
71 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88 Global Africa nº 12, 2025 

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L. Analyses critiques

Décoloniser l’aide 
humanitaire dans la ville de 
Kongoussi (province du Bam/
Burkina Faso)
La poterie, un savoir-faire à reconstruire

Jacqueline Sawadogo
Docteur en archéologie
Université Joseph Ki-Zerbo, Laboratoire d’archéologie, d’histoire des arts et des techniques (Lahat), 
Ouagadougou, Burkina Faso 
jacquysawa@gmail.com

Pon Jean-Baptiste Coulibaly
Maître de conférences en archéologie
Université Joseph Ki-Zerbo, Laboratoire d’archéologie, d’histoire des arts et des techniques (Lahat), 
Ouagadougou, Burkina Faso
batistecoul@gmail.com

Lassina Koté
Professeur titulaire en archéologie et préhistoire
Université Joseph Ki-Zerbo, Laboratoire d’archéologie, d’histoire des arts et des techniques (Lahat), 
Ouagadougou, Burkina Faso
nassounour@yahoo.fr

Résumé
La poterie est un artisanat féminin pratiqué par les femmes de la caste 
des forgerons au Burkina Faso. Les objets produits remplissent plusieurs 
fonctions dans le quotidien des individus. En se basant sur la perception du 
monde qu’ont les personnes déplacées internes (PDI) et leurs hôtes —  une 
perception qui dépasse la simple survie et englobe des dimensions non 
existentielles, comme le patrimoine culturel —, il apparaît que l’expression 
des besoins des organisations humanitaires internationales (OHI) se fait à 
sens unique. La présente réflexion explore l’importance de la poterie dans 
la société traditionnelle à Kongoussi avant la crise sécuritaire et analyse 
les activités de survie ou de résilience proposées par les OHI aux PDI et 
aux populations. La recherche documentaire et l’approche ethnographique 
ont été mobilisées. Les résultats montrent d’anciennes bases d’organisation 
sociale déstructurées par l’insécurité et une aide humanitaire qui ne 
tient pas suffisamment compte des réalités sociales, ni des conceptions 
diverses du monde des bénéficiaires. Plus spécifiquement, les pratiques 
qui confèrent une identité culturelle (la poterie) aux populations déplacées 
et à leurs hôtes ne sont pas prises en compte dans les activités d’urgence 
ou de résilience que proposent les OHI aux bénéficiaires. La logique de 
l’aide humanitaire révèle une sorte de néocolonialisme qu’il convient de 
décoloniser.

Mots-clés 

Poterie, culturel, action humanitaire, décolonial

H
ow

 to
 c

it
e 

th
is

 p
ap

er
: 

Sa
w

ad
og

o,
 J.

, C
ou

lib
al

y,
 P

. J
.-B

., 
&

 K
ot

é,
 L

. (
20

25
). 

D
éc

ol
on

is
er

 l’a
id

e 
hu

m
an

ita
ire

 d
an

s 
la

 v
ill

e 
de

 K
on

go
us

si
 (p

ro
vi

nc
e 

du
 B

am
/B

ur
ki

na
 F

as
o)

 : 
la

 p
ot

er
ie

, u
n 

sa
vo

ir-
fa

ire
 à

 re
co

ns
tr

ui
re

. 
Gl

ob
al

 A
fr

ica
, (

12
), 

pp
. 

ht
tp

s:
//

do
i.o

rg
/1

0.
57

83
2/

45
ax

-3
k8

8

Re
ce

iv
ed

: A
ug

us
t 4

, 2
02

5
Ac

ce
pt

ed
: O

ct
ob

er
 1

8,
 2

02
5

Pu
bl

is
he

d:
 D

ec
em

be
r 2

0,
 2

02
5

©
 2

02
5 

by
 a

ut
ho

r(s
). 

Th
is

 w
or

k 
is

 o
pe

nl
y 

lic
en

se
d 

vi
a 

CC
 B

Y-
N

C 
4.

0

mailto:jacquysawa@gmail.com
mailto:batistecoul@gmail.com
mailto:nassounour@yaho.fr
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


72 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L.Analyses critiques

Introduction

En 1960, 17 territoires coloniaux d’Afrique subsaharienne, dont la Haute-Volta devenue Burkina 
Faso, proclamèrent ce qu’ils ont appelé leur « indépendance ». Soixante ans après, les peuples 
africains du « pré carré français », surtout ceux du Burkina Faso, sont montés sur les barricades 

de la lutte pour réclamer la souveraineté et le droit à l’égalité dans le concert des nations. Il s’est agi 
davantage de dénoncer le colonialisme qui s’est mué en néocolonialisme avec une continuation 
de l’exploitation des ressources, l’ingérence dans la vie politique, économique, sociale, culturelle... 
Cette ébullition a atteint son point culminant au Burkina Faso avec l’insurrection populaire des 30 
et 31  octobre 2014 qui a secoué les bases de l’impérialisme, surtout français. Toutefois, le cordon 
ombilical qui aliène le devenir des peuples sera rétabli avec une crise sécuritaire sans précédent.

Le Burkina Faso est secoué par une crise sécuritaire depuis 2015. Cette crise s’est manifestée par 
la recrudescence des attaques terroristes tous azimuts ayant causé de nombreuses pertes civiles et 
militaires. Cette insécurité a occasionné également des déplacements massifs de populations des 
zones de conflits vers les zones relativement calmes. Selon les statistiques du Comité national de 
secours d’urgence et de réhabilitation (Conasur, 2023)1, le nombre de personnes déplacées internes 
(PDI) s’élevait à 2 062 534 au 31 mars 2023. Parmi les 2,06 millions de PDI, 494 000 se trouvent dans 
la région du Centre-Nord (composée des provinces du Bam, du Namentenga et du Sanmatenga) 
principalement regroupées dans les chefs-lieux de ces trois provinces, selon la même source. Cette 
région est la plus grande zone d’accueil après celle du Sahel. Cette crise a affecté toutes les couches 
de la population, qu’elles vivent en milieu urbain ou rural, et a bouleversé les fondements, en 
particulier l’organisation socioculturelle des sociétés traditionnelles. 

 L’étude des savoirs des sociétés traditionnelles montre que leur production revêt des enjeux d’ordre 
politique, économique et culturel (Sarr, 2022). Ces savoirs traditionnels sont ancrés dans la vie 
des communautés et impliquent plusieurs domaines, dont la poterie, des objets fabriqués à partir 
d’argile. Comme l’art du tissage chez les femmes berbères en Afrique du Nord (Sadiqi, 2022), la 
poterie est une activité qui rythme le quotidien des femmes de la caste des forgerons de la commune 
de Kongoussi à travers la fabrication d’objets dédiés aux vivants, aux morts et aux dieux. L’évolution 
morphologique et fonctionnelle reflète celles des sociétés auxquelles appartiennent ces poteries. 
Ainsi, la production du savoir maintient et reproduit un ordre politique, un ordre économique et un 
ordre social (Sarr, 2022). Ces ordres se trouvent bouleversés par la crise sécuritaire qui a occasionné 
des déplacements forcés et massifs de populations. Dans les « bases de vie2 », qu’elles soient formelles 
ou non, le quotidien des populations a pratiquement changé en matière de pratiques culturelles, et 
l’urgence semble être la lutte autour des besoins existentiels de base (logements, nourriture, soins 
de santé, etc.). 

Pour faire face aux besoins des populations affectées, le pays s’appuie sur les organisations 
humanitaires internationales (OHI), dont les actions font de plus en plus l’objet de critiques, car 
les modalités d’action sont jugées non égalitaires et teintées de colonialisme (Ngouana, 2020). Dans 
la ville de Kongoussi, les sites de Lioudougou et de Loulouka abritent, depuis leur implantation en 
2019, des populations venues d’au moins trois provinces3. Ces populations présentent une diversité 
de pensées, de visions du monde, de manières d’être, ainsi que des modes distincts d’acquisition et 
de transmission des connaissances. 

La présente réflexion aborde la poterie comme un réceptacle à la fois culturel et économique avant 
la crise, et explore l’impact de l’insécurité sur cet artisanat féminin. Dans le grand groupe moaga, la 
langue constitue un trait d’union, mais des individualités se dégagent. La poterie, artisanat féminin lié 

1	  Après le 31 mars 2023, le gouvernement du Burkina Faso n’a plus publié de nouvelles données sur les PDI sur le site du 
Conasur (Burkina Faso : Aperçu des personnes déplacées internes [31 mars 2023] - Burkina Faso | Relief Web). Les données 
sur les PDI par province sont difficiles d’accès de nos jours pour des questions de sécurité selon les autorités, sauf pour la 
mise en œuvre de projets de développement.

2	  Les sites d’accueil des personnes déplacées internes (PDI) sont appelés des bases de vie. 
3	  Au Burkina Faso, la province est une circonscription administrative qui regroupe plusieurs départements et communes. 

Avant le dernier découpage de juillet 2025 qui les a portées à 47, le pays en comptait 45.

https://reliefweb.int/report/burkina-faso/burkina-faso-apercu-des-personnes-deplacees-internes-31-mars-2023


73 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88 Global Africa nº 12, 2025 

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L. Analyses critiques

à la cosmologie, y est omniprésente. Qu’ils s’agissent des usages quotidiens ou des cultes saisonniers 
dédiés aux ancêtres et au monde invisible, la poterie demeure un récipient incontournable dans la 
vie des habitants de Kongoussi.

Terrain de recherche
Le Burkina Faso est un pays qui regorge de cultures riches et variées se manifestant à travers des 
poteries, témoins d’une histoire couvrant les périodes les plus anciennes comme les plus récentes 
(Koté, 2000, 2019 ; Sawadogo, 2015, 2019). Le patrimoine culturel constitue un ensemble vaste et 
diversifié. Il inclut les biens matériels et immatériels hérités du passé. Selon l’Unesco, le patrimoine 
culturel désigne les artefacts, les monuments, les groupes de bâtiments et les sites, ainsi que les 
musées, qui se distinguent par leurs valeurs diverses, notamment leurs significations symboliques, 
historiques, artistiques, esthétiques, ethnologiques ou anthropologiques, scientifiques et sociales. 
Depuis 2015, le pays traverse une crise sécuritaire marquée par une série d’attaques terroristes de 
plus en plus violentes. Parmi les régions du pays les plus touchées figure notamment celle du Centre-
Nord où se situe la ville de Kongoussi. Cette ville a été choisie, en raison de sa localisation dans une 
zone particulièrement touchée par la crise sécuritaire après celle du Sahel (Ocha, 2024). Selon le 
rapport d’Ocha de janvier 2024, Kongoussi figure parmi les villes hôtes de nombreuses personnes 
déplacées internes venues des villages où la poterie est active (Sawadogo, 2015, 2019). 

La ville de Kongoussi est le chef-lieu de la commune du même nom (carte n° 1). Elle compte sept 
secteurs avec une population estimée à plus de 53 627 habitants, selon les données du cinquième 
Recensement général de la population et de l’habitat de 2019 (INSD4, 2023, p. 38). C’est une ville 
durement éprouvée par la crise, à travers l’accueil de dizaines de milliers de PDI en provenance d’au 
moins quatre communes. Depuis 2019, Kongoussi est considérée comme une ville hôte du fait de cet 
afflux de populations fuyant les violences des groupes armés.

 En ce qui concerne les groupes linguistiques, il existe deux grandes communautés : les Moose et les 
Peuls (PCD5, 2018). Au sein de ces deux ensembles, plusieurs sous-groupes se distinguent par leurs 
pratiques socioculturelles. Ces populations exercent principalement des activités de subsistance, 
telles que l’agriculture vivrière et l’élevage extensif, tous deux largement tributaires des aléas 
climatiques.

Carte n° 1 : Localisation de la ville de Kongoussi

Source : IGB/BNDT 2012 ; OSM

4	  Institut national de la statistique et de la démographie.
5	  Plan communal de développement.



74 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L.Analyses critiques

Méthodologie de recherche
D ans le cadre de l’analyse de la question de la protection du patrimoine dans la dynamique de 
déploiement de l’action humanitaire, une approche ethnographique complétée par une recherche 
documentaire a été mobilisée. L’étude adopte une démarche qualitative, prenant en compte plusieurs 
variables : le sexe, l’âge, la profession et l’origine des participants. La taille de l’échantillon a été 
déterminée par la saturation des données. Au total, une centaine de personnes ont été concernées par 
la collecte des données. Les entretiens ont été réalisés individuellement et en groupe de discussion. Ce 
mode particulier de production des données repose pour l’essentiel sur des interactions prolongées 
entre le chercheur en personne et le « milieu » qu’il étudie (Olivier de Sardan, 1995). Les entretiens 
ont concerné, d’une part, les responsables des services déconcentrés de l’action humanitaire, de la 
municipalité, de la culture et des OHI intervenant dans la ville sur les mécanismes de déploiement6 
de l’aide. D’autre part, des potières, des responsables coutumiers, des personnes ressources et 
des consommateurs ont été concernés. Les uns sur les mécanismes endogènes de solidarité et les 
autres sur leur rôle administratif dans la prise en compte de ces mécanismes dans le déploiement 
de l’aide. Les informateurs ont été anonymisés7 en raison de la crise sécuritaire et des enjeux liés 
à l’aide humanitaire pour les populations dans ce contexte. Deux quartiers, Lioudougou (secteur 
n° 5) et Loulouka (secteur n° 1), ont été concernés par la collecte. Ces deux secteurs ont été choisis 
du fait de leur position périphérique et de leur ancienneté dans l’accueil des PDI. L’analyse des 
données collectées a permis de comprendre les modalités de déploiement de l’action humanitaire, 
les mécanismes endogènes de gestion de la solidarité et la nécessité de décoloniser l’aide en tenant 
compte des besoins réels des populations impactées. La poterie a été un marqueur socio-économique 
et culturel avant la crise sécuritaire. Elle a ainsi joué plusieurs rôles dans la vie des populations de 
Kongoussi.

La poterie dans le quotidien des hommes 
L e Burkina Faso regorge d’un patrimoine culturel (biens matériels et immatériels) riche et varié 
couvrant les périodes anciennes et récentes (Simporé, 2005 ; Koté, 2019). La poterie est présente 
dans le quotidien de l’Homme depuis la période préhistorique. Elle est un réceptacle d’informations. 
Son évolution reflète celle des sociétés. Les humains s’en sont servis et s’en servent encore dans leur 
quotidien. La naissance et l’histoire des artisans spécialisés dans cet artisanat sont souvent mêlées à 
des récits mythiques et légendaires dans beaucoup de sociétés contemporaines. C’est pourquoi elle 
joue un rôle déterminant dans la compréhension du vécu humain.

Dans la province du Bam, en général, le travail de l’argile a un visage féminin, c’est-à-dire qu’il 
est dévolu aux femmes de la caste des forgerons, soumises à un régime matrimonial endogame 
(Sawadogo, 2015, 2019). La poterie demeure un attribut plus qu’un métier pour ces femmes 
forgeronnes. La production est de type artisanal avec beaucoup d’ustensiles de cuisine utilisés 
surtout en milieu rural et même par certaines personnes de la ville. Avant la crise sécuritaire, dans 
le quotidien des populations de Kongoussi, la poterie était omniprésente en tant qu’activité revêtant 
un caractère culturel et économique (Sawadogo, 2019).

Du point de vue culturel, la poterie est d’abord un artisanat à caractère utilitaire. La production locale 
correspond aux catégories fonctionnelles destinées à l’usage quotidien. Dans la société où pratiques 
ancestrales et modernité se côtoient, la poterie demeure présente dans le quotidien des femmes et 
des hommes. Les récipients sont utilisés comme ustensiles de cuisine pour la cuisson et le service des 
repas, le stockage des céréales, le transport des liquides, etc. Ensuite, la présence de la poterie dans 
le quotidien des populations montre de manière significative l’importance du changement d’état 

6	  Le mécanisme de déploiement de l’aide fait référence à l’ensemble des moyens matériels et humains nécessaires au 
fonctionnement de l’ONG.

7	  L’anonymat a consisté à mentionner les initiales des noms et prénoms des enquêtés.



75 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88 Global Africa nº 12, 2025 

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L. Analyses critiques

de la matière en parallélisme avec le corps humain dans la cosmologie des « groupes castés8 » et 
« non castés9 » de Kongoussi. Dans la cosmologie des métallurgistes dont font partie les potières, le 
changement de l’état de la matière au cours de la chaîne opératoire de la poterie est lié à celui du 
corps humain. De façon métaphorique, Gosselain (1999) décrit ces changements de la matière, en 
humide/sec, mou/dur, chaud/froid, sourd/aigu, en relation avec ceux du corps humain (menstruation, 
grossesse, apparition des dents chez les nouveau-nés, circoncision). Des transformations s’opèrent 
donc au sein d’un même corps à chaque étape de la vie de l’être humain. Un patriarche (Z. R. S.10) 
de la caste des forgerons nous confie que, pour un adolescent par exemple, c’est après le rite de 
circoncision qu’il est considéré comme un homme. En outre, lors des naissances, une poterie est 
utilisée pour enterrer le naaba ou zãnre (placenta). Cet acte relie le nouveau-né à la terre d’où il serait 
issu, selon S. R. R.11. Aussi, les soins traditionnels prodigués au bébé pour le protéger de la mauvaise 
langue, du mauvais œil et des maladies ne sont efficaces que si les tisanes sont préparées dans une 
poterie, indique K. M. T.12. Elle ajoute que, dans les croyances populaires, le fer ou l’aluminium sont 
des matériaux qui chauffent vite et peuvent altérer la décoction et rendre le bébé malade, c’est 
pourquoi il faut à tout prix utiliser une poterie pour éviter les maladies au nouveau-né. 

Même pour ceux qui disposent de moyens pour acquérir des récipients à base d’autres matériaux, la 
poterie reste un marqueur culturel. Dans les cas de naissances de jumeaux, des poteries gémellaires 
(accolées et de mêmes dimensions) sont spécialement façonnées pour les nouveau-nés, considérés 
comme des êtres surnaturels dotés de pouvoirs (Damoué, 2020). L’égalité de traitement envers les 
jumeaux est un rituel justifié par la volonté de préserver cette égalité intrinsèque (Ouédraogo, 2020). 

Le mariage marque un nouveau départ dans la vie d’un jeune homme ou d’une jeune femme au 
cours duquel la poterie est présente également, nous indique K. N.13. En effet, une nouvelle poterie 
(jarre qui sert à stocker l’eau dans la chambre nuptiale) qui symbolise ce nouveau départ est une 
pratique humaine historiquement reconnue dans la société traditionnelle moaga dans son ensemble 
sans distinction de groupes socioprofessionnels. 

À Kongoussi, selon les informations recueillies, c’est au sein de la caste des forgerons que la poterie 
est plus visible lors des cérémonies funèbres, même si les autres groupes en font également usage. Les 
pratiques des religions révélées ne sont pas prises en compte dans cette étude. Toutefois, la frontière 
entre les différentes pratiques est souvent ténue, dans la mesure où les mêmes populations sont à la 
croisée de plusieurs religions. Le syncrétisme religieux est une réalité pour ces populations. Les choix 
sont opérés en fonction des enjeux. La douche mortuaire, le dépôt des offrandes et l’inhumation sont 
autant d’étapes au cours desquelles la poterie est omniprésente. Pour l’inhumation des patriarches 
des clans, des poteries sont utilisées : on distingue notamment une jarre-cercueil, destinée à contenir 
un corps entier, et les poteries servant à recevoir les offrandes. Lorsqu’une potière décède, une 
terrine est utilisée comme stèle funéraire pour matérialiser sa tombe. 

Selon plusieurs recherches archéologiques, la poterie accompagne les morts depuis plusieurs 
millénaires au Burkina Faso (Andah, 1973 ; Kiethéga et al., 1993 ; Lingané, 1995 ; Koté, 2000). 
Kongoussi fait partie des zones où ces recherches ont été menées. Pour les nouveau-nés, les tombes 
sont identifiées par un pot dont le fond est perforé. La poterie revêt également un caractère cultuel. 
En effet, lors des rites saisonniers dédiés aux ancêtres et aux divinités, les récipients utilisés sont 
exclusivement en terre cuite. La poterie constitue à ce titre une expression de la dynamique 
historique et culturelle des sociétés passées et actuelles de Kongoussi. Les relations entre l’homme 
et l’argile sont si étroites que la Bible rapporte que Dieu créa l’homme à partir de cette matière 
(Manga, 2013). Mais au-delà de ses fonctions cultuelle et culturelle, la poterie joue également un rôle 
économique.

8	  Le groupe casté à Kongoussi représente spécifiquement celui des forgerons. Les hommes travaillent le fer tandis que 
les femmes sont des potières. Le métier est héréditaire et constitue un attribut spécifique de ce groupe. Cette hérédité et 
cet attribut ne confèrent cependant pas des compétences techniques. L’acquisition des capacités techniques nécessite un 
apprentissage soutenu sur plusieurs saisons. Cette chaîne de transmission du savoir se trouve rompue avec les déplacements 
liés à la crise sécuritaire. Le groupe est soumis à un régime matrimonial endogame également.

9	  Dans les groupes non castés, les unions sont libres. L’exercice d’un métier n’est soumis à aucune contrainte.
10	  Patriarche du clan des Yônyoose, entretien du 22 novembre 2024.
11	  Forgeron, entretien du 28 décembre 2024.
12	  Potière de plus de 80 ans avec qui nous nous sommes entretenus le 27 décembre 2024. 
13	  PDI issue d’un groupe non casté. Entretien du 20 décembre 2024.



76 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L.Analyses critiques

À Kongoussi, la poterie est une activité génératrice de revenus pour les potières (Sawadogo, 2019). 
Les revenus issus de la vente des récipients leur assurent une certaine autonomie financière et 
permettent, le cas échéant, de subvenir aux besoins les plus pressants de la famille (Sawadogo, 2015). 
Ces revenus contribuent surtout à l’acquisition de certaines denrées de première nécessité (maïs, 
mil, riz, huile, savon…), des vêtements, des chaussures ou des parures. Ils contribuent également à 
la satisfaction d’autres besoins sociaux de base, tels que la santé et l’éducation, notamment pour les 
enfants. 

En somme, la poterie est une activité multifonctionnelle dans la ville de Kongoussi. Ses fonctions 
sont, à la fois, d’ordre économique, culturel et cultuel. C’est pourquoi elle est transmise au fil des 
générations. Malheureusement, la crise sécuritaire la met à rude épreuve. Entre l’arrivée massive 
de récipients en plastique, en fer, en acier inoxydable ou en aluminium distribués par les OHI aux 
PDI, et l’impossibilité de travailler l’argile, les potières voient leur industrie — source de revenus et 
marqueur identitaire — disparaître peu à peu, entraînant avec elle l’effacement progressif de leur 
savoir-faire. Les humanitaires sont nombreux dans la ville de Kongoussi et leurs actions couvrent 
plusieurs domaines. 

Le dispositif humanitaire dans la ville de Kongoussi
Les organisations qui interviennent dans la ville de Kongoussi comprennent notamment les structures 
administratives nationales et locales, les organismes des Nations unies ainsi que les organisations 
non gouvernementales (ONG) locales, nationales, et internationales. Les OHI répondent ainsi aux 
appels à la solidarité en apportant leur contribution à la gestion des populations dans le contexte 
de crise sécuritaire (Djohy, 2020). Elles entreprennent des initiatives d’urgence ou de résilience, 
en lien avec leurs domaines d’intervention que sont le Cash (transferts monétaires), le Wash (eau, 
hygiène et assainissement), l’approvisionnement en vivres (sécurité alimentaire et nutritionnelle) et 
en non-vivres (abris temporaires ou durables, matériaux de construction divers), la prise en charge 
sanitaire et psychologique, l’éducation et la protection de la mère et de l’enfant (Djohy, 2020).

L e système des Nations unies joue un rôle déterminant dans la gestion des crises humanitaires en 
contexte de guerre ou de crise sécuritaire. À travers plusieurs de ses structures, il apporte un appui 
technique et financier, et contribue, par des appuis spécifiques, à la mise en œuvre de divers projets 
et activités en faveur des sinistrés et des groupes vulnérables (Djohy, 2020, p. 101). Ainsi, les PDI 
affectées par la crise sécuritaire dans la ville de Kongoussi bénéficient de multiples appuis dans 
différents domaines. 

Le Fonds des Nations unies pour l’enfance (Unicef, 2023) s’occupe particulièrement des enfants, 
en privilégiant la prise en charge sanitaire, psychosociale et éducationnelle. Quant au Programme 
alimentaire mondial (PAM), il se focalise souvent sur le volet alimentaire et joue un rôle clé dans la 
mobilisation et la distribution de vivres et la prise en charge nutritionnelle lorsqu’il juge pertinente 
l’intervention. En ce qui concerne le Haut-Commissariat des Nations unies pour les réfugiés (HCR), il 
est connu dans la zone pour sa réponse humanitaire en matière d’accès aux abris d’urgence.

Hormis le système des Nations unies, d’autres structures humanitaires internationales 
interviennent dans les domaines mentionnés ci-dessus, dans le cadre de la crise sécuritaire dans 
la ville de Kongoussi. Il s’agit de Norwegian Refugee Council (NRC), Save the Children, Welt Hunger 
Hilfe, Médecins sans frontières (MSF), Solidarités international (SI), Médecins du monde (MdM), 
Adventist Development and Relief Agency (Adra), Plan Burkina, Catholic Relief Services (CRS), etc. 
Ces organisations ont chacune leur représentation locale qui travaille selon un plan d’intervention 
spécifique. Mais elles interagissent également lorsqu’il s’agit d’apporter des solutions transversales. 
L’ensemble des activités organisées s’inscrit dans une perspective de survie ou de résilience pour 
les PDI et des populations hôtes. Les interventions habituelles se résument pour l’essentiel à 
la distribution de vivres ou de « kits de dignité14 » pour l’amélioration des conditions de vie des 
bénéficiaires. En  revanche, des ONG telles que Welt Hunger Hilfe (WHH) se démarquent en menant 

14	  Les kits de dignité, selon la définition de Ocha, sont composés de matériels qui entrent dans les besoins quotidiens des 
hommes et femmes leur permettant de vivre dignement. 



77 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88 Global Africa nº 12, 2025 

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L. Analyses critiques

des activités entrant dans le cadre de la cohésion sociale, du vivre ensemble entre les différentes 
communautés dans les zones d’accueil. M. K. l’un des responsables de cette ONG, mentionne que la 
journée des communautés est organisée en collaboration avec la direction provinciale de la Culture, 
des Arts et du Tourisme, des services de l’Action humanitaire et des autorités administratives et 
coutumières de la ville.

Cette journée est une initiative qui se tient chaque année dans la ville de Kongoussi pour promouvoir 
la cohésion sociale, le vivre-ensemble et la résilience des communautés (PDI et populations hôtes) 
dans un contexte de crise sécuritaire. Selon K. M., « cette initiative a pour objectif de permettre aux 
différents groupes sociaux de se côtoyer et de présenter leur richesse culturelle : les savoirs et les 
savoir-faire tels que les arts vestimentaires et culinaires ». C’est pourquoi, de nombreux acteurs 
de la communauté humanitaire internationale s’accordent aujourd’hui à dire que les réponses 
humanitaires doivent être construites à partir des valeurs et des institutions des populations 
touchées par les désastres (Unesco, 2011). Dans tous les cas, le moins que l’on puisse dire est que cette 
solidarité dite internationale ne tient pas compte du contexte culturel dans lequel elle se déploie. 
Elle s’y heurte d’ailleurs parfois. On sait que les OHI ont des principes d’intervention et des codes de 
conduite. Malheureusement, ces principes et ces codes sont conçus loin des réalités locales, ce qui 
explique la difficulté pour ces humanitaires de les comprendre et de les intégrer. Le peuvent-ils et le 
souhaitent-ils d’ailleurs ? Nul n’a encore apporté de réponse à cette question. Pourtant, la conception 
que les populations se font de la solidarité n’est pas la même partout et ne saurait prendre la même 
forme.

L’aide existe également dans le contexte traditionnel à Kongoussi. Elle est appelée sõngre15 en langue 
mooré, dans la province du Bam au Burkina Faso. Le sõngre au sens large, renvoie aux mécanismes 
endogènes de solidarité, de droits humains, de prise en charge psychosociale, de transmission des 
savoirs et des savoir-faire culturels, etc. Ces formes de solidarité et ces pratiques culturelles sont le 
produit de l’expression de l’histoire, de la politique et des transformations économiques de l’Afrique 
(Aina & Moyo, 2013). Cette diversité culturelle, écologique, économique et politique reflète des 
entités sociales dynamiques, en constante évolution au fil du temps (Aina & Moyo, 2013). Aina et 
Moyo expliquent également que :

La philanthropie, quelle que soit sa définition et quelle que soit sa forme, ne fonctionne 
pas dans le vide. Elle existe et s’exprime dans un contexte social et historique. L’histoire, 
la politique, la culture et l’économie définissent tous, à plus ou moins grande échelle, 
les variétés d’expériences philanthropiques trouvées dans n’importe quelle société ou 
groupe(s) de sociétés.

Les pratiques humanitaires pensées et appliquées par les OHI et leurs relais locaux peuvent ne pas 
être en phase avec les spécificités des différentes communautés. Les pratiques actuelles observées 
dans la ville de Kongoussi semblent corroborer ces aspects, notamment en matière d’estimation des 
besoins humanitaires des PDI et des populations hôtes.

Discussion
L’aide est évaluée à plusieurs millions de dollars (Ocha, 2024) et orientée, pour l’essentiel, vers les 
services sociaux de base. D’où la pertinence de s’interroger sur les raisons de la complexité des 
interventions humanitaires. 

Dans un premier temps, les structures humanitaires considèrent la survie de manière classique 
comme étant composée uniquement de besoins matériels et psychologiques. Ensuite, les sources de 
financement de l’action humanitaire — qu’il s’agisse de dons provenant de personnes physiques ou 
morales — véhiculent et sous-tendent des principes idéologiques et politiques.

Les besoins en situation d’urgence sont également définis par des standards humanitaires inspirés 
par la vision du monde de ceux qui donnent. 

15	  Sõngre veut dire «aide» en langue mooré.



78 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L.Analyses critiques

Souvent, la distribution de certains articles et vivres n’atteint pas les effets escomptés. Cependant, la 
situation d’urgence contraint les bénéficiaires à s’en accommoder. Dès lors, la philanthropie, quelle 
qu’en soit la définition ou la forme, ne fonctionne pas dans le vide. Elle existe et s’exprime dans un 
contexte social et historique (Aina & Moyo, 2013). L’histoire, la politique, la culture et l’économie 
définissent, à plus ou moins grande échelle, les variétés d’expériences philanthropiques observées 
dans n’importe quelle société ou groupe de sociétés, expliquent Aina et Moyo. Cela s’explique par 
le fait que donner, que ce soit pour aider ou transformer, constitue une expression des relations 
politiques et économiques. Les formes et les pratiques du don sont socialement construites et 
modifiées (Aina & Moyo, 2013). Selon Aina et Moyo, les dons sont souvent exprimés et définis par la 
manière dont l’histoire a façonné les relations entre groupes et individus, et, par conséquent, leurs 
positions sociales, leur accès et leurs opportunités de richesse, leurs biens matériels et culturels, 
ainsi que les rapports de pouvoir et de privilège. Les formes et les pratiques institutionnalisées du 
don et les relations sociales qu’elles véhiculent ne sont ni innocentes ni neutres (Aina & Moyo, 2013). 

Enfin, au-delà des conflits armés, des guerres d’agression et des luttes d’annexion territoriale motivées 
par des considérations économiques ou géostratégiques, la question de l’acculturation des peuples 
économiquement vulnérables demeure posée. C’est dans ce sens que l’humanitaire peut être perçu 
comme un outil de colonisation. Ce néocolonialisme s’exprime à travers les modes de déploiement 
de l’aide humanitaire. L’aide, au-delà de la question de la survie qu’elle traite, impose souvent des 
habitudes nouvelles et exogènes, ainsi que des formes de dépendance chez les bénéficiaires. Pour 
revenir au cas spécifique de la poterie, le constat est que les sites de PDI ainsi que les concessions des 
populations hôtes sont désormais envahis par des récipients en plastique, en fer ou en aluminium. 
Les potières, qui n’ont plus accès à l’argile, perdent à la fois leurs biens, leurs savoirs et leur savoir-
faire. Dans les cérémonies cultuelles et culturelles, les communautés remplacent le pot d’argile par 
le pot en plastique distribué par les acteurs humanitaires. Certaines pratiques culturelles ne sont 
simplement plus perpétuées. La chaîne de transmission se trouve alors interrompue.

Dans cette perspective, il devient pertinent de parler de la nécessité de décoloniser l’aide humanitaire. 
Il doit bien être possible de concevoir une action humanitaire en prenant en compte le contexte, de 
promouvoir la solidarité dans le respect des cultures locales et d’intervenir sans rompre la chaîne 
des savoirs dans les communautés. La crise sécuritaire a renforcé le tissu humanitaire dans les zones 
les plus affectées, comme la province du Bam, et ce, dans plusieurs domaines, comme l’éducation, 
la santé, le Wash, le Cash, la nutrition, entre autres. Au-delà de ces secteurs, en contexte de crise 
sécuritaire, la culture est également un levier essentiel dont la prise en charge permettrait une 
meilleure organisation de la vie communautaire, tant dans les sites d’accueil (bases de vie) qu’au 
sein des populations locales.

En effet, le patrimoine matériel et immatériel constitue une expression vivante des savoirs et des 
savoir-faire, des héritages culturels à transmettre, y compris en temps de crise. C’est pourquoi les 
actions humanitaires ne devraient plus se limiter à la distribution de vivres, d’articles divers ou 
à la promotion de la cohésion sociale, mais elles gagneraient à intégrer également des processus 
de transmission, de valorisation et de protection des savoirs et savoir-faire afin de préserver la 
mémoire collective. Il est pertinent de montrer que l’étude des liens entre culture et paix permet, 
dans les situations d’urgence, de mieux comprendre les dynamiques d’insécurité et de proposer des 
scénarios d’intervention adaptés aux réalités culturelles (comportements humains). Les bénéficiaires 
se contentent souvent de ce qui leur est proposé sur le plan matériel. Or, l’acte constitutif de l’Unesco 
(2002, 2011, 2016) repose sur l’idée fondamentale que la culture, en favorisant la compréhension et 
l’entente mutuelles entre les peuples, joue un rôle essentiel afin que la suspicion et la méfiance entre 
les nations ne conduisent plus, comme dans le passé, à la guerre, car, affirme-t-elle, « les guerres 
prenant naissance dans l’esprit des hommes, c’est dans l’esprit des hommes que doivent être élevées 
les défenses de la paix » (Unesco, 2005). Toutefois, la culture, censée contribuer à un monde plus 
pacifique, se trouve elle-même menacée par la guerre, à travers la destruction des biens matériels et 
immatériels qui en constituent le témoignage. Ainsi, la guerre a toujours constitué un danger pour 
l’intégrité des pratiques culturelles. 



79 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88 Global Africa nº 12, 2025 

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L. Analyses critiques

D ans une perspective synchronique, l’action humanitaire, dans son format actuel, est d’une grande 
portée pour l’amélioration des conditions de vie et d’existence des populations affectées par les 
contextes critiques de conflit. Cependant, ses modalités varient selon qu’il s’agit d’interventions 
d’urgence, destinées à la survie immédiate des populations affectées, ou d’interventions à plus 
long terme, visant à permettre aux communautés vulnérables d’assumer de manière autonome la 
satisfaction de leurs besoins fondamentaux (Djohy, 2020, p. 89). 

Or, pour la construction d’une identité culturelle, les populations hôtes et les PDI mettent du temps 
pour intégrer les bouleversements et la reconstruction. Lynch (2022) inscrit la résilience en termes 
de durabilité, de partenariat comme nouveaux termes. La valeur du patrimoine culturel ne réside 
pas uniquement dans la manifestation culturelle elle-même, mais dans la richesse des connaissances 
et des savoir-faire qu’il transmet d’une génération à l’autre. 

Cette transmission a une valeur sociale et économique pertinente, tant pour les PDI que pour les 
populations hôtes. La protection du patrimoine culturel est donc d’une importance cruciale pour la 
promotion de la diversité culturelle, de la cohésion sociale et de la réconciliation, notamment en cas 
de conflit armé (Unesco, 2016). 

Les expressions — qu’elles proviennent d’un village voisin, d’une communauté éloignée ou qu’elles 
aient été adaptées par des groupes nouvellement installés dans une région donnée — font toutes 
partie du patrimoine culturel immatériel, en ce sens qu’elles ont été transmises de génération en 
génération, qu’elles ont évolué en réaction à leur environnement et qu’elles contribuent à procurer 
un sentiment d’identité et de continuité, établissant un lien entre notre passé et, à travers le présent, 
notre futur (Unesco, 2011). 

Le patrimoine culturel ne soulève pas la question de la spécificité ou de la non-spécificité de certaines 
pratiques par rapport à une culture. Il contribue à la cohésion sociale, stimulant un sentiment 
d’identité et de responsabilité qui aide les individus à se reconnaître comme membres d’une ou de 
plusieurs communautés, mais aussi de la société au sens large.

De ce point de vue, les OHI peuvent contribuer à préserver une identité culturelle en accompagnant 
les potières à renouer avec le travail de l’argile. La poterie est une activité qui consomme beaucoup 
d’eau, d’énergie (combustible pour la cuisson des pots), nécessite une bonne condition physique et 
surtout une solidarité sur l’ensemble de la chaîne opératoire. C’est pourquoi les potières qui sont 
des PDI pourraient être organisées, dans un premier temps, en coopératives. Ce regroupement leur 
permettrait de mutualiser leurs efforts, de partager leurs connaissances techniques (puisqu’elles 
viennent d’horizons divers), d’optimiser l’utilisation des intrants (argile, eau et combustible) et de 
réduire les risques d’accident liés à cette activité. 

Par ailleurs, dans une perspective de cohésion sociale, les potières ainsi réunies apprendront 
à se découvrir et à s’accepter mutuellement. Ces cadres collectifs pourraient également servir à 
développer d’autres activités destinées à améliorer leurs conditions de vie. 

Dans un second temps, des considérations écologiques entrent aussi en jeu dans la poterie. En effet, 
l’afflux de PDI à Kongoussi augmente la pression et une surexploitation des ressources naturelles. 
C’est pourquoi des équipements modernisés, comme les fours de cuisson, peuvent constituer une 
réponse à la raréfaction du combustible. Enfin, l’innovation représente un facteur essentiel pour 
assurer la pérennité de la poterie. Il s’agit de rendre les productions plus attrayantes sur les plans 
morphologique et décoratif. L’objectif n’est plus seulement de fabriquer des objets utilitaires, mais 
aussi d’introduire des créations à vocation esthétique, afin d’inciter la population à percevoir la 
poterie sous un nouveau jour. La poterie incarne des valeurs de cohésion, d’écologie, d’éducation, de 
santé et de solidarité. Dès lors, il apparaît évident que certaines OHI y reconnaîtront les principes et 
les idéaux qu’elles promeuvent. Avant de conclure, une question mérite d’être posée, d’autant qu’elle 
n’a jamais été véritablement tranchée : qu’est-ce que le « décolonial » lui-même ?

Le terme « décolonial » est relativement nouveau dans les débats publics et scientifiques. À ce titre, 
il requiert une clarification de ses contours sémantiques et de son contenu conceptuel. S’agit-il d’un 
nouveau panafricanisme, ou encore d’une nouvelle version de la négritude ? Ou s’assimile-t-il à ce 



80 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L.Analyses critiques

qui est connu sous l’appellation de lutte anti-impérialiste16 à savoir la résistance des peuples contre 
l’ordre capitaliste international ? En tout état de cause, l’introduction du « décolonial » dans le 
domaine de la coopération avec les ONG et celui de l’humanitaire est très récente. La première étude 
que nous avons pu consulter à ce sujet date de 2024 et a pour titre Étude pour une implémentation du 
décolonial dans le secteur de la solidarité internationale, Burkina Faso. Ce rapport des ONG comme 
Broederlijk Delen (BD), RCN Justice et Démocratie (RCN J&D) et l’Institut de médecine tropicale 
d’Anvers (IMT) décrit les relations de développement entre les pays du Nord et du Sud. Il analyse 
les acteurs de la solidarité, les structures, les stratégies et les modes de pensée existants/dominants 
dans le secteur du développement dans un contexte où l’Afrique a atteint l’état d’éveil de conscience, 
avec en prime les mutations politiques et sociales très profondes. Cependant, ce rapport présente la 
même lacune que celle que nous soulevons ici. Il ne définit nullement ce qu’est le « décolonial ». Or, 
l’usage scientifique d’un concept suppose sa définition rigoureuse. Il conviendrait donc d’y réfléchir 
sérieusement. 

Conclusion
La crise sécuritaire a entraîné des déplacements massifs de populations, affectant directement ou 
indirectement la perpétuation de la production céramique en tant que savoir culturel et activité 
économique pour les potières. 

Le dispositif humanitaire s’est renforcé avec l’arrivée d’organisations humanitaires internationales 
qui accompagnent l’État burkinabè dans la prise en charge des populations touchées par la crise 
sécuritaire, notamment à travers la distribution de vivres et d’autres biens essentiels à la survie. 
Parmi les principes qui régissent le déploiement de l’action humanitaire, la protection du patrimoine 
culturel n’est pas mentionnée comme une priorité, en contexte d’urgence pour les populations 
affectées, qu’il s’agisse des PDI ou des populations hôtes.

Le dispositif humanitaire, centré essentiellement sur la survie et la résilience, ne répond donc pas 
à tous les besoins des populations. Les mécanismes endogènes de gestion de crise esquissés par 
certaines ONG sont davantage orientés vers la cohésion sociale ou le vivre ensemble, à travers le 
rapprochement, la réconciliation et la conciliation des positions. Toutefois, cette dynamique de 
cohésion prônée ne semble pas résoudre les problèmes fondamentaux liés aux causes profondes 
des crises, mais les retarde par une accalmie précaire.

16	  Depuis 2016, certaines organisations organisent des activités dénommées « journées anti-impérialistes » pour dénoncer les 
problèmes liés aux inégalités dans les relations de coopération entre les États africains et les grands pays impérialistes ou 
anciens colonisateurs.



81 https://doi.org/10.57832/45ax-3k88 Global Africa nº 12, 2025 

Sawadogo, J., Coulibaly, P. J.-B., & Koté, L. Analyses critiques

Bibliographie

Aina, T. A., & Moyo, B. (2013). The state, politics and philanthropy in Africa: Framing the context. Dans Giving to 
Help, Helping to Give: The Context and Politics of African Philanthropy (pp. 1–36).

Andah, B. (1973). Archeological reconnaissance of Upper Volta [Thèse de doctorat, université de Californie, 
Berkeley].

Comité international de la Croix-Rouge. (2004). De nouvelles perspectives pour la protection des biens culturels 
en cas de conflit armé : l’entrée en vigueur du deuxième protocole 

Conseil national de secours d’urgence et de réhabilitation [Conasur], Secrétariat permanent. (2023). Rapport sur la 
situation humanitaire. https://conasur.gov.bf

Damoué, B. (2020). La production céramique à Ouri (province des Balés) [Mémoire de master, université Joseph Ki-
Zerbo]. MM, UJKZ.

Djohy, G. (2020). Configuration et dynamiques de l’aide humanitaire dans les terroirs agro-pastoraux inondés de 
l’extrême Nord-Bénin dans un contexte de changement climatique. Annales de l’université de Moundou, 
Série A-FLASH, 7(3), 87-125.

Fondation Afric-Avenir International. (2023). Étude pour une implémentation du décolonial dans le secteur de la 
solidarité internationale au Burkina Faso.

Gosselain, O. P. (1999). Poterie, société et histoire chez les Koma Ndera du Cameroun. Cahiers d’études africaines, 
39(153), 73-105.

Institut national de la statistique et de la démographie (INSD). (2023). La pauvreté multidimensionnelle au niveau 
local en 2019 : rapport national.

Kiethéga, J.-B., Sidibé, S., & Bedaux, R. M. A. (1993). Les pratiques funéraires. Dans Vallée du Niger (pp. 435-440) , 
éditions de la RMN.

Koté, L. (2000). L’archéologie funéraire. Dans L’archéologie en Afrique de l’Ouest : Sahara et Sahel (pp. 51-58).
Koté, L. (2019). L’archéologie et l’occupation des espaces du Burkina Faso. Dans L. Koté, P. J.-B. Coulibaly, & 

E.  Thiombiano/Ilboudo (dir.), Mélanges en l’honneur du Professeur Jean-Baptiste Kiethéga (Cahiers du 
CERLESHS, numéro spécial 61, pp. 53-87). Presses universitaires de Ouagadougou.

Lingané, Z. (1995). Sites d’anciens villages et organisation de l’espace dans le Yatenga (nord-ouest du Burkina Faso) 
[Thèse de doctorat, université Paris 1 Panthéon-Sorbonne].

Lynch, C. (2022). Centrer en Afrique l’humanitarisme global. Global Africa, (1), pp. 146–157.
Manga, M. M. (2013). L’argile au service des dieux et des hommes. Dans F. Garçon et al., (dir.), L’aluminium et la 

calebasse. (Patrimoines techniques, patrimoines de l’industrie en Afrique, pp. 51-59.). UTBM-université Paris 1 
Panthéon Sorbonne. 

Ngouana, L. (2020). L’espace de la communication des organisations humanitaires comme espace de négociation 
d’enjeux de légitimité. Études internationales, 51(3), 455–479. https://doi.org/10.7202/1085575ar

Ocha. (2024). Burkina Faso : Besoins humanitaires et plan de réponse des partenaires 2025.
Olivier de Sardan, J.-P. (1995). La politique de terrain. Sur la production des données en anthropologie. Enquête, 1, 

71-109.
Ouédraogo, A. (2020). Perceptions, connaissances et attitudes concernant les naissances gémellaires en Afrique 

subsaharienne : le cas du Burkina Faso et du Sénégal. Dialogue, Familles et Couples, 220(3), 185–204.
Plan communal de développement de Kongoussi de 2018 à 2022. (2018). 
Sadiqi, F. (2022). L’art des femmes berbères : un lien entre l’Afrique du Nord et le reste du continent. Global Africa, 

(1), pp. 114–127.
Sarr, F. (2022). Reconstruire les savoirs dans les pays africains. Global Africa, (1), pp. 118–125.
Sawadogo, J. (2015). La céramique de Darigma (province du Bam) [Mémoire de master, université de Ouagadougou, 

UFR/SH Histoire et Archéologie].
Sawadogo, J. (2019). Ethnoarchéologie de la céramique aux abords du lac Bam : cas des villages de Bam et de 

Loulouka [Mémoire de master, université de Ouagadougou, UFR/SH Histoire et Archéologie].
Simporé, L. (2005). Éléments du patrimoine culturel physique du riungu de Wogdogo (Burkina Faso) : Approche 

archéologique et historique [Thèse de doctorat, université de Ouagadougou, UFR/SH, Histoire et 
Archéologie].

Unesco. (2002). UNESCO Institute for Education (UIE) annual report. https://unesdoc.unesco.org
Unesco. (2011). Patrimoine immatériel : Questions et réponses. https://whc.unesco.org/fr/faq/539/
Unesco. (2016). Rapport. https://unesdoc.unesco.org
Unicef Burkina Faso. (2023). Humanitarian situation report n°6 (1 January to June 2023).

https://conasur.gov.bf
https://doi.org/10.7202/1085575ar
https://unesdoc.unesco.org
https://whc.unesco.org/fr/faq/539/
https://unesdoc.unesco.org

	_heading=h.8tzes3vh1rko
	_heading=h.9pbqdkx6cqoc
	_heading=h.phsuc5b6zs08
	_heading=h.n1v8rjyxzvr7
	_heading=h.24bee4dgz0jk
	_heading=h.sd71od9g8mtu
	_heading=h.ldt2m2rchnj5
	_heading=h.yylyxkvc2pys
	_heading=h.8tzes3vh1rko
	_heading=h.9pbqdkx6cqoc
	_heading=h.phsuc5b6zs08
	_heading=h.n1v8rjyxzvr7
	_heading=h.24bee4dgz0jk
	_heading=h.sd71od9g8mtu
	_heading=h.64suf894wopm
	_heading=h.yylyxkvc2pys

