Nanji, C. Analyses critiques

L’tba-iba : une pratique
humanitaire endogene chez
les Balondo du sud-ouest du
Cameroun, vers 1700-2019

Cyprian Nanji
Enseignant-chercheur
Département d’Histoire, Université de Buea, Cameroun

nanji.cyprian@ubuea.cm

Résumé

Cet article examine l'iba-iba, une pratique humanitaire indigéne du
peuple Balondo du sud-ouest du Cameroun, en retracant son évolution
depuis la période précoloniale (vers 1700) jusqu’a nos jours. Ancrée dans
des valeurs collectives de réciprocité, de solidarité et de responsabilité
mutuelle, 'iba-iba sert depuis longtemps de mécanisme local pour faire
face aux difficultés. Elle a permis de répondre a toute une série de besoins
— incendies, décés, déplacements, frais de scolarité, traitements médicaux,
pénurie alimentaire — sans dépendre des systemes d’aide officiels,
étatiques ou internationaux. A laide d’une méthodologie historique
fondée sur l’histoire orale, 'observation ethnographique et la recherche
archivistique, I'étude reconstitue les continuités et les adaptations de
l'iba-iba & travers les périodes coloniale, postcoloniale et contemporaine.
Des entretiens sur le terrain aupres d’anciens, de femmes leaders et de
jeunes Balondo — conduits en londo (langue balondo), en pidgin anglais
et en anglais — sont complétés par des documents d’archives provenant de
registres missionnaires et coloniaux afin d’expliquer comment ce systéme
indigéne a perduré malgré les pressions extérieures. L’article situe I'iba-
iba dans un réseau plus large d’institutions d’entraide balondo, notamment
Iicheche (contribution obligatoire), le njange (épargne tournante), ’erio
(travail collectif) et ’ereni (repas partagés). Ces pratiques révélent une
infrastructure communautaire sophistiquée permettant de gérer la
vulnérabilité et de promouvoir la cohésion sociale. Cette étude accorde
une attention particuliére au role joué par I'iba-iba lors de crises récentes,
notammentle conflitde Bakassietlacrise anglophoneactuelle,ouilaapporté
un soutien informel mais efficace aux personnes déplacées a I'intérieur du
pays. En mettant ’accent sur un systeme de soins autochtone, cet article
remet en question les discours humanitaires dominants qui privilégient
les interventions menées par des acteurs étrangers. Il soutient que I'iba-iba
incarne une approche communautaire du bien-étre et des interventions
d’urgence, ancrée dans I'histoire, a la fois résiliente et adaptée au contexte
local. Cette étude contribue ainsi & la recherche décoloniale en mettant en
avant les épistémologies africaines et les systémes de connaissances locaux
dans les discussions sur ’humanitaire.

Mots-clés

Iba-iba, Balondo, humanitarisme autochtone, histoire orale, résilience
culturelle, entraide, Cameroun

Nanji, C. (2025). L'iba-iba : une pratique humanitaire endogéne chez les Balondo du sud-ouest du Cameroun, vers

1700-2019. Global Africa, (12), pp.
© 2025 by author(s). This work is openly licensed via CC BY-NC 4.0

How to cite this paper:
https://doi.org/10.57832/rd49-pr74
Received: August 4, 2025
Accepted: October 18, 2025
Published: December 20, 2025

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:nanji.cyprian@ubuea.cm

Analyses critiques Nanji, C.

es sociétés africaines ont, depuis longtemps, démontré le profond enracinement de leurs

traditions dans les valeurs d’entraide, de solidarité sociale et de responsabilité communautaire

qui remettent en question les discours eurocentriques dominants sur I’humanitarisme. A
travers le continent, les communautés ont développé des systémes de soin complexes et résilients
bien avant les rencontres coloniales et 'introduction ultérieure des modeéles d’aide occidentaux. Des
chercheurs, tels que Dipoko (1984), Nyamnjoh (2013) et Tabe (2010), ont souligné que les approches
africaines du bien-étre social sont ancrées dans des valeurs spirituelles, morales et communautaires
qui accordent la priorité au bien-étre de tous les membres. Ces systémes n’étaient ni fortuits ni
informels, mais au contraire essentiels a ’'organisation de la vie africaine précoloniale.

Cet article examine l'iba-iba, une pratique humanitaire indigéne chez le peuple Balondo du sud-
ouest du Cameroun. Ancré dans I’éthique communautaire et la responsabilité relationnelle, I'iba-
iba est un systeme d’aide humanitaire qui émerge en temps de crise, ou chaque membre d’une
communauté apporte deux articles — qu’il s’agisse de nourriture, d’outils, de vétements ou d’argent
— pour soutenir les personnes touchées par des catastrophes ou des difficultés. Plus qu’un acte de
charité, 'iba-iba est une obligation morale et spirituelle fondée sur la réciprocité, I'interdépendance
et la survie collective.

Bien que ces systémes autochtones existent depuis des siecles, ils restent largement absents du
discours humanitaire dominant qui tend a privilégier les cadres institutionnels dictés par les
donateurs et souvent paternalistes, faconnés par les idéologies politiques et religieuses occidentales.
L’hypotheése selon laquelle 'humanitarisme trouve son origine en Europe ou dans les pays du Nord
marginalise I’action africaine et occulte les riches traditions de soin qui ont soutenu les communautés
a travers le continent. Plus précisément, cette étude vise a :

* Examiner les origines historiques, la signification culturelle et les principes fondamentaux de
Iiba-iba chez les Balondo du sud-ouest du Cameroun.

* Analyser le fonctionnement et I'impact de l'iba-iba en tant que systeme humanitaire
autochtone favorisant la cohésion et la résilience communautaires.

* Explorerlamaniére dontlareconnaissance de pratiques autochtones, telles que l'iba-iba, remet
en question les récits occidentaux sur les origines et le développement de ’humanitarisme
en Afrique.

En remettant en question ce discours, I’étude de l’iba-iba met en avant les philosophies et les
pratiques humanitaires ancestrales de I’Afrique. Cet article s’inscrit dans un cadre plus large visant
a décoloniser la pensée humanitaire en mettant en évidence les épistémologies africaines. Il montre
comment les pratiques locales perdurent et demeurent essentielles pour faire face aux défis actuels,
tels que les déplacements de population, la guerre et ’'insécurité économique.

Les modéles dominants d’humanitarisme qui fagonnent aujourd’hui les systémes d’aide mondiaux
sont généralement institutionnels, bureaucratiques et ancrés dans les valeurs libérales et laiques
occidentales. Ces modeles fonctionnent souvent par 'intermédiaire d’organisations formelles— ONG
internationales, agences donatrices et institutions multilatérales — et reposent sur des hypotheses
universalistes concernant les besoins humains, la souffrance et les modalités de fourniture de I’aide.
Comme le soulignent Barnett (2011) et Fassin (2007), ces cadres ont historiquement présenté les pays
du Sud comme des lieux de souffrance nécessitant une intervention extérieure, renforcant ainsi les
relations de pouvoir asymétriques et réduisant au silence les voix locales.

En revanche, I'iba-iba refléte une logique humanitaire fondamentalement différente, qui émerge de
Iintérieur de la communauté et est faconnée par une conception spirituelle, morale et écologique
du bien-étre. Comme le soutient Kemedjio (2024), les systéemes africains d’entraide fonctionnent

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

dans le cadre d’« économies morales» qui privilégient la pertinence culturelle, les obligations
relationnelles et la responsabilité spirituelle plutdt que les mesures externes ou les mandats des
donateurs. Dans cette optique, les soins ne constituent pas un service facultatif ou professionnalisé,
mais un devoir sacré, fondé sur les principes cosmologiques et ontologiques de la vie africaine.
S’appuyant sur les contributions théoriques d’universitaires africains et de penseurs décoloniaux,
tels que Mudimbe (1988), Lynch (2022), Ramose (1999) et Ndlovu-Gatsheni (2018), cet article
conceptualise I'iba-iba comme une pratique humanitaire décoloniale. Il résiste a la standardisation
et & la dépersonnalisation des systémes d’aide modernes et promeut une approche pluriverselle
des soins qui reconnait les multiples facons d’étre, de connaitre et de soutenir la vie. Comme le
souligne Lynch (2022), ’humanitarisme africain ne peut étre compris uniquement a travers un
prisme séculier, linéaire et technocratique ; il doit étre abordé a travers des cadres qui reconnaissent
Iinterconnexion spirituelle entre les personnes, les ancétres, la nature et le divin.

Dans cette optique, l'iba-iba dépasse la simple tradition : il constitue une critique vivante de la
colonialité del’aide. Il nous rappelle que 'humanitarisme ne doit pas nécessairement venir d’en haut
ou de l'extérieur; il peut émerger de I'intérieur, ancré dans les relations, I'histoire et les obligations
locales. A une époque ou les systémes mondiaux d’aide sont confrontés a des crises de 1égitimité, de
financement et d’efficacité (Moyo, 2009), des pratiques telles que I'iba-iba offrent des perspectives
intéressantes pour repenser la fourniture de l'aide a travers les logiques indigénes et les visions
africaines du monde.

Les pratiques humanitaires en Afrique ne sont ni des inventions modernes ni des réactions a
Iinfluence occidentale. Elles sont fondamentales pour le tissu social du continent, préexistantes
a la domination coloniale de plusieurs siécles, voire de plusieurs millénaires. Partout en Afrique,
les systemes d’entraide, de réciprocité et de responsabilité collective ont historiquement assuré
le bien-étre des individus et des communautés. Ces systémes étaient fondés sur des philosophies
indigénes qui mettaient ’accent sur I’harmonie, I'interdépendance et la justice et fonctionnaient
souvent indépendamment des cadres juridiques ou institutionnels formels caractéristiques des
Etats modernes (Gyekye, 1997 ; Wiredu, 1980 ; Mbiti, 1969).

Un exemple frappant est la philosophie Ubuntu, répandue parmi les groupes parlant le bantou,
tels que les Zoulous, les Xhosas, les Shonas, les Lubas et les Sothos. Ancré dans la maxime umuntu
ngumuntu ngabantu («une personne est une personne a travers les autres personnes »), Ubuntu
affirme que le bien-étre d’un individu est indissociable de celui de la communauté (Ramose, 2002 ;
Tutu, 1999). Dans la pratique, I’'Ubuntu s’exprimait a travers des systémes hautement organisés de
travail communautaire, de production alimentaire partagée et de soutien ritualisé en période de
difficulté (Metz, 2007).

En Afrique occidentale et centrale, des logiques communautaires similaires ont fagonné la vie
quotidienne. Chez les Tiv du Nigeria, la pratique du ya (agriculture tournante) permettait aux
membres des familles élargies de s’entraider dans ’accomplissement de leurs travaux agricoles
(Iroegbu, 1995). Les Igbo avaient l'igba boi, un systéme d’apprentissage dans lequel les jeunes
hommes étaient logés, nourris et formés par les membres les plus riches de la communauté — un
investissement social remboursé plus tard par le travail ou le mentorat (Nwosu, 2010). Au sein des
communautés yoruba, les aro (travaux communautaires) étaient mobilisés pendant les récoltes, des
enterrements ou la construction de maisons, combinant ainsi les liens sociaux et la solidarité au
travail (Akanle, 2009).

Au-dela de ces exemples, 'Afrique occidentale et centrale possédent une longue histoire d’associations
volontaires et de systemes d’entraide qui reflétent une logique communautaire similaire. Comme
I’a observé Parkin (1972) dans son étude fondamentale sur les associations volontaires urbaines,
ces organisations apportaient non seulement un soutien économique, mais aussi un sentiment
d’appartenance sociale et une régulation morale a leurs membres confrontés & des changements
sociaux rapides. Dans toute la région, les associations d’épargne et de crédit rotatives (ROSCA),
connues localement sous les noms de susu (Ghana et Nigeria), esusu (Yoruba) et njangi (Cameroun),
ont servi de mécanismes durables de solidarité et d’entraide (Ardener, 1964 ; Bascom, 1952). Ces
systémes fonctionnent sur la base de la confiance, de la réciprocité et de la responsabilité collective,

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

permettant aux participants de mettre en commun leurs ressources pour faire face a des dépenses
importantes telles que I’agriculture, le commerce, I'’éducation ou la migration. Les anthropologues
ont montré que ces associations incarnent une forme de mutualisme économique profondément
enracinée dans les économies morales africaines plutdt que dans la charité formalisée (Guyer, 1997).

Outre leurs fonctions économiques, ces groupes d’entraide ont souvent une vocation cérémonielle
et sociale : ils organisent le travail communautaire (aro chez les Yoruba), apportent une aide pour
les funérailles et servent de médiateurs dans les conflits. En milieu urbain, ils se sont adaptés a de
nouveaux contextes grace a des syndicats professionnels, des associations de migrants originaires
d’une méme ville et des groupes d’épargne numériques, faisant preuve d’une flexibilité et d’une
résilience remarquables (Parkin, 1972 ; Little, 1965). Les groupes njangi ou susu contemporains
utilisent également ’argent mobile et les plateformes WhatsApp pour maintenir la responsabilité
et la participation malgré les distances géographiques, illustrant ainsi la continuité entre I’éthique
coopérative indigéne et les technologies financieres modernes.

Dans l’ensemble, cette littérature révéle que les associations bénévoles africaines ne sont pas des
vestiges précoloniaux, mais des institutions dynamiques et vivantes qui soutiennent des économies
morales de soin et de dépendance mutuelle. Elles fournissent un cadre comparatif important pour
comprendre des pratiques telles que l'iba-iba, situant ’humanitarisme balondo dans une tradition
ouest-africaine plus large d’entraide collective et de solidarité relationnelle. Ces pratiques n’étaient
pas des rituels statiques, mais des stratégies dynamiques et adaptatives qui répondaient a des
réalités écologiques et sociales changeantes. Que ce soit par le biais de ’agriculture partagée, de la
redistribution alimentaire ou de la guérison communautaire, les traditions humanitaires africaines
reflétaient une économie morale enracinée dans ’expérience vécue et la survie collective (Gyekye,
1996 ; Nyamnjoh, 2013).

Le colonialisme a toutefois perturbé bon nombre de ces systémes. En imposant des codes juridiques
européens, des économies monétaires et des systemes fonciers individualisés, les administrations
coloniales ont affaibli le socle communautaire des systémes de protection sociale africains. Les
missionnaires et les fonctionnaires coloniaux ont souvent rejeté les systémes de soin indigénes,
les qualifiant d’« archaiques » ou de « non scientifiques », pour les remplacer par des institutions
occidentales de charité et d’aide aux pauvres (Mamdani, 1996 ; Mudimbe, 1988). Pourtant, malgreé
ces perturbations, de nombreux systémes indigénes ont survécu, adaptant souvent leurs structures
aux nouvelles conditions politiques et économiques (Mafeje, 2000 ; Ake, 1993).

Sylvia Tamale, éminente universitaire féministe décoloniale, critique vivement la maniére dont
les épistémologies occidentales ont longtemps marginalisé les modes africains de connaissance,
de prise en charge et d’organisation sociale. Dans ses travaux, Tamale (2020) plaide en faveur de
la récupération des systemes de connaissances autochtones africains dans le cadre d’un projet
plus large de justice épistémique et de décolonisation. Elle souligne la nécessité de recentrer les
ontologies africaines — enracinées dans la communauté, la spiritualité et la relationnalité — afin de
démanteler les hiérarchies coloniales ancrées dans les institutions mondiales, notamment celles de
la santé, du droit et de ’humanitaire. Cette perspective est trés pertinente pour I’étude de I'iba-iba
qui, a I'instar des systémes autochtones défendus par Tamale, fonctionne sur la base de la solidarité
communautaire, de l'obligation ancestrale et de la réciprocité morale. L’iba-iba remet en question
les modeles de soin technocratiques et dépersonnalisés imposés par les systémes d’aide coloniaux
et postcoloniaux, proposant en lieu et place une réponse localisée, relationnelle et spirituellement
ancrée aux besoins humains. En ce sens, I'iba-iba n’est pas seulement un systeme d’entraide, mais
aussi une pratique décoloniale qui réaffirme la légitimité du savoir africain et la capacité des
communautés africaines & prendre soin de leurs membres grice a des cadres endogeénes.

Cest dans ce contexte plus large de ’humanitarisme africain que la pratique balondo de l'iba-iba
doit étre comprise. Comme 1’'Ubuntu, I’igha boi ou I’aro, I'iba-iba n’est pas seulement une tradition
culturelle, mais un systéme vivant de protection sociale, de solidarité et de soins. Il montre comment
les sociétés africaines ont mis au point des moyens complexes d’organiser la prise en charge et la
distribution des ressources, fondés non pas sur l’aide étrangére, mais sur l'obligation ancestrale, la
réciprocité morale et la responsabilité spirituelle.

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

Les données utilisées dans cette étude ont été recueillies a partir de recherches archivistiques,
d’entretiens semi-structurés et d’observations ethnographiques. Les archives ont été principalement
consultées aux Archives nationales de Buea pour retrouver les premiéres références a l'iba-iba
et pour examiner la maniére dont les autorités coloniales ont documenté — ou déformé — les
systémes de soutien social indigénes. Ces sources comprenaient des rapports coloniaux allemands
et britanniques (des années 1890 aux années 1960) sur les structures sociales et les pratiques
humanitaires autochtones, la correspondance de missionnaires décrivant la vie communautaire des
Balondo, et des documents administratifs du début du XX¢ siecle montrant comment les politiques
coloniales ont perturbé les systemes locaux d’entraide. Une attention particuliére a été accordée au
langage et aux classifications utilisés par les fonctionnaires coloniaux pour interpréter (et souvent
déformer) les idées locales en matiére de bien-étre et de réciprocité.

Le travail de terrain s’est déroulé entre novembre 2023 et décembre 2024 dans les villages balondos
de la division de Ndian, dans le sud-ouest du Cameroun!. L’objectif principal de cette étude était
de documenter les pratiques contemporaines de l’iba-iba et de retracer son évolution historique.
L’étude a impliqué 18 participants — des hommes et des femmes balondos représentant différents
groupes d’age et roles sociaux. Parmi eux figuraient des anciens (4gés de 65 ans et plus) reconnus
comme gardiens de la tradition orale, des chefs communautaires et des membres du conseil chargés
d’organiser I'aide communautaire, ainsi que des adultes d’dge moyen et plus jeunes (30 & 50 ans),
impliqués dans l’iba-iba et en mesure de témoigner de sa pertinence contemporaine.

Des entretiens semi-structurés, d’'une durée comprise entre 45 minutes et 1 heure et demie, ont
été menés en anglais, en pidgin anglais et en londo (la langue balondo) afin de garantir a la fois
Pexactitude linguistique et la résonance culturelle. Certains participants n’étant pas a l'aise avec
les appareils d’enregistrement électroniques, les réponses ont été consignées sous forme de notes
manuscrites détaillées, prises pendant et immédiatement aprés chaque session. Cette approche,
bien que chronophage, a permis de créer une atmospheére plus conviviale et propice a la confiance,
tout en minimisant le sentiment de surveillance. Les notes ont ensuite été saisies et leur exactitude
vérifiée aupres des participants dans la mesure du possible.

En outre, trois discussions de groupe (chacune réunissant six a huit participants) ont encouragé
le récit collectif d’expériences historiques et actuelles liées a I'iba-iba. Par exemple, au cours d'une
discussion, les participants ont débattu de la question de savoir sila reconstruction coopérative d’une
maison endommagée par une tempéte pouvait encore étre considérée comme de I'iba-iba lorsque
le travail était rémunéré en nourriture plutdét que fourni gratuitement. Ces échanges ont permis
aux participants de remettre en question, d’affiner et d’approfondir les interprétations issues des
entretiens précédents et de coproduire des connaissances sur la signification et la transformation
de liba-iba.

Compte tenu de la place centrale occupée par les traditions orales dans I'historiographie africaine,
des récits oraux ont également été recueillis auprés de six participants 4gés (70 a 80 ans) qui se
souvenaient du fonctionnement de I'iba-iba pendant leur jeunesse. Leurs témoignages ont comblé
les lacunes laissées par les archives coloniales et ont fourni des catégories indigénes permettant
de comprendre la réciprocité sociale. Comme I’a expliqué I'un des anciens : « Lorsque la maison de
votre voisin prenait feu, vous n’attendiez pas qu’il vous appelle a ’aide — c’est I'iba-iba qui faisait
de nous des étres humains. » Ces souvenirs ont été essentiels pour retracer la maniére dont I'iba-iba
s’est adapté aux transformations socio-économiques coloniales et postcoloniales.

1  Cet article s’appuie sur une étude plus large consacrée a I'iba-iba, une pratique humanitaire endogéne chez les Balondo
du sud-ouest du Cameroun. Il explore les origines historiques, la signification culturelle et 1a pertinence contemporaine
de I'iba-iba dans le cadre des discussions sur ’humanitarisme en Afrique. Cependant, cet article ne présente qu'une partie
des résultats, en se concentrant spécifiquement sur le role de I'iba-iba dans le maintien de la solidarité communautaire
et de 'entraide chez les Balondo. La méthodologie décrit les approches spécifiques utilisées pour collecter et analyser les
données concernant cet aspect particulier de I'étude.

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

Tout au long de mon travail de terrain, j’ai adopté une attitude réflexive, conscient que mes propres
origines balondo influencaient  la fois mon accés a I'information et mon interprétation. Etre a la
fois initié et chercheur a facilité 1’établissement de relations de confiance et 'ouverture d’esprit,
mais a également nécessité une négociation constante de ma position, en particulier lorsque des
participants plus jeunes remettaient en question les interprétations traditionnelles proposées par
les personnes agées (Headland et al., 1990).

En tant que spécialiste du Balondo et initié a sa culture, j’ai abordé cette étude avec une familiarité
personnelle et une curiosité scientifique. Mon éducation au sein de la communauté balondo m’a
offert un accés privilégié aux anciens, aux espaces cérémoniels et aux histoires orales qui auraient
pu étre inaccessibles a un chercheur extérieur. Ce statut d’initié a renforcé la confiance et 'ouverture
d’esprit lors des entretiens et des discussions de groupe, en particulier lorsque nous avons abordé
des sujets sensibles liés aux obligations coutumieres et aux dimensions spirituelles de l'iba-iba
(Smith, 2012 ; Chilisa, 2020).

Cependant, je suis également conscient que ma proximité avec la communauté peut introduire des
biais d’interprétation, en particulier la tendance a normaliser ou a idéaliser des pratiques familiéres.
Pour atténuer cela, j’ai adopté une approche réflexive qui impliquait une remise en question
permanente et une triangulation des données provenant de multiples sources: témoignages
oraux, archives et récits des participants. J’ai également invité les participants a examiner les
interprétations préliminaires lors de réunions de validation, ce qui leur a permis d’affiner ou de
remettre en question mes analyses.

Cette double position — a la fois émique (initiée) et étique (observatrice analytique) — a permis une
compréhension nuancée de l'iba-ibha en tant qu’expérience vécue et texte culturel. Elle contribue
aux débats en cours sur la subjectivité dans les études autochtones en démontrant comment la
recherche initiée peut rester critique tout en s’ancrant dans les épistémologies de la communauté
qu’elle représente (Chilisa, 2020).

L’analyse des données s’est déroulée en trois étapes qui se chevauchaient: interprétation des
archives, interprétation thématique des entretiens et synthése comparative entre les différentes
sources. Les notes des entretiens et des groupes de discussion ont été lues ligne par ligne afin
d’identifier les expressions et métaphores récurrentes utilisées pour décrire I'iba-iba. Cette analyse
a révélé trois thémes interdépendants qui en capturent les dimensions fondamentales : I’obligation
communautaire, la redistribution des ressources et le devoir spirituel. Des expressions telles que
«rikonjoh riokoh risa kataka romba » (« une main seule ne peut attacher un paquet ») et « mokiteni
nwa ndabo» («solidarité familiale ») sont apparues fréquemment et ont nourri le théme de
l'obligation communautaire. A ce propos, un ancien a déclaré : « Lorsque la maison de mon voisin a
été détruite par une tempéte, nous avons tous aidé sans poser de questions » (Besumbu Christopher,
60 ans), tandis qu’un autre a souligné la réciprocité : « Si vous receviez de l’aide, vous deviez la
rendre lorsque le besoin s’en faisait sentir » (Ekale Ekomo, 84 ans).

Les récits sur le partage des prises de péche, la réparation des pirogues ou la reconstruction des
maisons aprés un incendie illustraient le theme de la redistribution des ressources. Comme l’ont
expliqué les participants : « Aprés ma récolte, je donne toujours une partie de mes récoltes a ceux
qui n’en ont pas» (Etona Cecelia, 80 ans) et « Quand la maison de quelqu’un était endommagée,
les voisins se réunissaient pour la reconstruire. Chacun a contribué a sa mesure » (Naseri Vincent,
75 ans). Les dimensions morales et spirituelles de I'iba-iba ressortent également clairement dans
des déclarations telles que « Donner aux autres plait a Obase ; nous n’aidons pas uniquement pour
nous-mémes » (Ndena Paul, 63 ans) et « On ne peut pas prier Dieu quand on ne partage pas avec
les autres; le partage fait partie de notre devoir » (Ikando Justine, 79 ans). Ces expressions ont été
affinées lors de conversations de suivi avec les participants afin de s’assurer que les interprétations

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

reflétaient bien le sens qu’ils voulaient leur donner. Ensemble, ces réflexions montrent comment
I'iba-iba fonctionne a la fois comme un cadre social et éthique guidant la pratique humanitaire au
sein de la communauté balondo.

Les thémes qui ont émergé de la lecture interprétative des entretiens et des discussions ont été
comparés aux résultats des archives afin de retracer les schémas de continuité et de transformation.
Par exemple, les archives missionnaires qui présentaient la générosité indigéne comme un
«comportement charitable » ont été examinées parallelement aux récits oraux qui décrivaient
liba-iba comme une obligation morale et spirituelle, plutdét que comme un acte de pitié. Cette
comparaison interprétative a révélé comment les discours coloniaux et missionnaires cherchaient a
redéfinir ’éthique humanitaire locale, alors méme que les pratiques balondo continuaient d’affirmer
I’entraide comme un devoir moral collectif.

L'un des principaux défis analytiques consistait a traduire les expressions idiomatiques londo en
anglais sans effacer leurs multiples significations culturelles. Certains concepts, tels que « osadaka
oma uba nwana nyongoh mbusa » (« Tu ne peux pas apprécier ton repas alors que ton frére n’arien a
manger »), ont nécessité une réflexion collective avec les participants afin d’en saisir les dimensions
éthiques et spirituelles. En croisant les archives, les récits oraux et les observations ethnographiques,
cette étude garantit que ’interprétation des traditions humanitaires des Balondo repose avant tout
sur leurs propres voix, et non exclusivement sur les documents écrits.

Les Balondo constituent un groupe ethnique de langue bantoue, principalement implanté dans la
division de Ndian, dans la région sud-ouest du Cameroun, ainsi que dans certaines parties de I'Etat
de Cross River au Nigeria, ou ils sont connus sous le nom d’Efut. IIs occupent 17 villes réparties dans
trois grandes zones géographiques : Mbusa, Mesaka et Boso. Ces zones se trouvent dans les sous-
divisions Ekondo Titi, Bamusso et Isangele du Cameroun (Nebengu, 1990 ; Akak, 1998 ; Ardener, 1996 ;
Nanji & Ndille, 2024). Leur répartition géographique refléte une histoire de migration, d’adaptation
écologique et d’organisation sociopolitique faconnée a la fois par des dynamiques internes et des
pressions externes.

Les traditions orales et les sources d’archives font remonter les origines des Balondo a la région du
Congo, d’ouils ont migré versle nord en passant par Kribi et Douala avant de s’installer dans la région
de Rio del Rey (Archives nationales de Buea, n° Ae 20, 1923). Leur premiére colonie, Ekondo ya Ikeni, a
été nommeée d’apres la plante sacrée ikeni (Newbouldia laevis), symbolisant 'enracinement spirituel
et territorial. Cependant, la présence de crocodiles dans cette région marécageuse les a amenés a
migrer vers I'intérieur des terres, ou ils ont établi de nouvelles colonies telles que Illor, Funge, Lobe,
Meme et Illoani. Les déplacements des Balondo étaient étroitement liés a la disponibilité des zones
de péche et des terres arables, ce qui démontre la relation intime entre les moyens de subsistance et
la géographie dans leur histoire culturelle (Nanji & Ndille, 2024).

Le territoire balondo couvre une grande partie de la division de Ndian : environ 2/5 de la subdivision
Ekondo Titi, 3/4 de la subdivision Bamusso et 1/3 de la subdivision Isangele. Il est bordé par les Ngolo,
les Bima et les Batanga au nord, les Bakole-Betika au sud, les ports de péche d’Isangele a 'ouest et les
Balue, les Mbonge et les Ekombe a I’est. La région se caractérise par une forét tropicale équatoriale
dense et des mangroves nourries par des fleuves tels que le Meme et le Moko. Le climat est équatorial,
avec une longue saison des pluies qui s’étend de mars a octobre et des précipitations annuelles
dépassant 3000 mm (Suh, 1982). Ces caractéristiques environnementales ont historiquement
faconné les activités économiques des Balondo, en particulier la péche, ’agriculture et la chasse, et
ont contribué & un mode de vie qui valorise I’équilibre écologique et I'interdépendance.

Les modes d’établissement des Balondo ont été congus pour faciliter I’accés aux cours d’eau et aux
ressources forestiéres, leur permettant ainsi de construire des communautés autonomes, mais
interconnectées. Ces modes ont également renforcé les structures sociales qui encourageaient le
travail communautaire, le partage des ressources et la responsabilité collective, principes qui sous-
tendent les pratiques humanitaires telles que l'iba-iba et d’autres formes d’aide indigéne.

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

Au cours des dernieres décennies, les communautés balondo ont été confrontées a des menaces
telles que la déforestation, le changement climatique et 'instabilité politique, notamment la crise
anglophone. Pourtant, leurs structures sociales et leurs pratiques culturelles, y compris les systémes
de soin autochtones, sont restées remarquablement résilientes. La continuité de l'iba-iba et des
pratiques connexes a travers les siécles témoigne de la pertinence durable de ’organisation sociale

des Balondo et de leurs stratégies d’adaptation face a 'adversité.

Source : Adapté et numérisé par Nkemndem Agendia, Département de géographie, Universi-
té de Buéa, 2022.

Le terme ibha-iba en londo, la langue du peuple Balondo, se traduit littéralement par « deux-deux »
et fait référence au principe selon lequel chaque membre d’'une communauté apporte deux choses
— qu’il s’agisse de nourriture, d’outils, de vétements ou, plus récemment, d’argent — pour aider
une personne en difficulté (entretien avec Michael Monya, 05/12/2024). Michael Monya, un ancien
respecté de Lobe Town, a expliqué la signification symbolique du « deux-deux » en ces termes : « Les
gens demandent pourquoi toujours deux ? L’un est pour votre corps, 'autre pour votre ceeur. Si je
vous donne deux bananes plantains, vous en mangez une et vous savez que la seconde n’est pas
donnée par pitié, mais par amour. C’est pourquoi on appelle cela iba-iba » (Entretien avec Michael
Monya, 05/12/2024).

Il s’agit d’'un systéme d’intervention d’urgence culturellement ancré, qui se déclenche en cas de
crise : incendies, maladies soudaines, décés ou déplacements. Contrairement a ’humanitarisme
conventionnel, qui dépend souvent d’institutions formelles et d’interventions extérieures, I'iba-iba
est décentralisé, fondé sur les besoins et ancré spirituellement dans I'ordre moral et cosmologique
de la communauté. Ekale Ekomo, un ancien respecté et Sanga Moki (échanson) de la ville de Lobe,
a souligné cette dimension spirituelle en affirmant qu’« a notre époque, donner pendant 'iba-iba
n’était pas seulement un acte de gentillesse, c’était sacré. Si vous refusiez de donner, les esprits de

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

nos ancétres le sauraient. Vous pouviez étre puni par la maladie ou la perte. On nous a enseigné des
Penfance que le partage est le moyen de rester connectés a la terre, a notre peuple et a nos dieux »
(entretien avec Michael Ekale Ekomo, 23/12/2016).

L’organisation de l'iba-iba était communautaire et trés structurée. Les associations par tranche
d’age, appelées makoroh mata na maba, étaient généralement chargées de collecter et de distribuer
des articles aux personnes touchées. Chaque village balondo comptait au moins sept de ces groupes
d’age qui, en cas de crise, se mobilisaient collectivement pour venir en aide aux victimes. Ces
groupes ne se limitaient pas a la collecte d’aides matérielles, ils supervisaient également les efforts de
reconstruction et veillaient a ce que les victimes soient réintégrées émotionnellement et socialement
dansla communauté. Comme I’explique Etona Cecilia, une femme leader respectée d’Illor : « L’iba-iba
n’était pas quelque chose que ’on vous invitait a faire. C’était notre mode de vie. Quand la maison de
quelqu’un brilait, nous n’attendions pas d’instructions. Nous savions quoi apporter : deux ignames,
deux bananes plantains, ou méme une machette si '’homme était agriculteur. Si vous n’apportiez
rien, les anciens remettaient en question votre sincérité » (entretien avec Etona Cecelia, 01/12/2021).

Historiquement, les biens offerts dans le cadre de I'iba-iba étaient directement adaptés aux moyens
de subsistance de la victime. Par exemple, un agriculteur dont la maison avait été détruite recevait
des machettes, des houes et du matériel de plantation tandis qu’un pécheur se voyait offrir des
filets, des hamecons ou des pagaies. Les femmes qui fumaient du poisson ou de la viande a I’air libre
— activité fréquemment source d’incendies accidentels — recevaient des denrées alimentaires et
des ustensiles de remplacement. Comme l’explique Stephen Itor Itor, gardien reconnu de l'histoire
des Balondo : « La plupart des incendies se produisaient lorsque les femmes fumaient du poisson
ou de la viande. Autrefois, nous utilisions des maisons au toit de chaume et au bambou sec. Une
fois I’étincelle éteinte, tout disparaissait, mais personne ne pleurait longtemps. Nous nous mettions
immédiatement a nous organiser. Nous savions qui avait du manioc, qui avait des filets, qui avait
des toits de chaume. Nous reconstruisions tout comme si de rien n’était » (entretien avec Stephen
Itor Itor, 30/11/2021).

En cas de perte de leur maison, I'iba-iba allait au-dela du don d’objets matériels : les villageois se
rassemblaient pour reconstruire les maisons, les hommes s’occupant de la reconstruction et les
femmes préparant les repas pour les soutenir tout au long du processus. Cette dynamique a été
parfaitement résumée par Ndena Paul, un ancien d’Illor qui affirmait que :

Nos groupes d’age étaient comme de petits gouvernements. Chacun avait un devoir. Un
groupe coupait les arbres, un autre moulait les briques et un autre encore allait chercher
de ’eau. Apreés une catastrophe, nous reconstruisions une maison en une semaine. Nous
n’attendions pas le chef. Nous agissions comme des freres. (entretien avec Ndena Paul,
29/11/2024)

Iyaiya Bridget Mosongo, enseignante a la retraite de Dibonda Balondo, explique également que :

Lorsqu’une maison était détruite, les hommes la reconstruisaient, mais nous, les femmes,
la portions sur notre dos. Nous cuisinions tous les jours pour eux. Nous envoyions nos filles
aider la femme a nettoyer sa nouvelle maison. Nous donnions des tissus, des casseroles,
voire nos propres lits. Car une femme sans soutien devient un fantéme dans sa propre
maison. (entretien avec Iyaiya Bridget Mosongo, 07/12/2024)

L’introduction de la monnaie coloniale & la fin du XIX® et au début du XXesiecle a entrainé une
transformation importante de cette pratique. L’argent a commencé a compléter les biens matériels,
les individus contribuant a hauteur de deux pence ou centimes, puis jusqu’a 500 ou 1 000 francs CFA,
selon le contexte économique (entretien avec Iyaiya Bridget Mosongo, 07/12/2024). Ce changement
a démontré la capacité d’adaptation de I'iba-iba face a ’évolution des conditions matérielles, sans
compromettre ses valeurs fondamentales de responsabilité collective.

Il est important de noter que l'iba-iba n’était ni régulier ni institutionnalisé. Il était épisodique,
invoqué par nécessité et organisé spontanément en réponse a un besoin. Cette flexibilité lui a permis
de conserver toute sa pertinence dans la société balondo contemporaine. Méme en 2019, lorsque
des combattants séparatistes ont incendié des maisons & Lobe Town, la communauté a activé I'iba-

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

iba, collectant de la nourriture, des vétements, de la literie et des outils agricoles pour les victimes.
Ces actes n’étaient pas simplement transactionnels, mais exprimaient la solidarité, ’empathie et le
devoir culturel (entretien avec Justine Ikando Mulango, 05/12/2024).

Ce qui distingue 'iba-iba des systemes humanitaires occidentaux, c’est sa dimension spirituelle. La
participation n’est pas facultative ; elle est considérée comme une obligation morale et ancestrale. S’y
soustraire expose a la honte communautaire, voire a des répercussions spirituelles. Naseri Vincent
Moto, un ancien respecté de Mbongo Balondo, affirmait que « méme ’homme le plus pauvre donnait
quelque chose. Deux cuilleres de garri, un morceau de savon, n’importe quoi. Parce qu’il savait
que demain, c’était peut-étre lui qui serait en difficulté. C’était notre assurance avant 'arrivée des
banques » (entretien avec Naseri Vincent Moto, 29/11/2024). Cette éthique de ’entraide ne nait pas de
la charité, mais de I'interdépendance, de la conviction que le bien-étre individuel est indissociable
de la santé collective.

Cette pratique balondo n’est pas un cas isolé, mais s’inscrit dans le cadre d’une résurgence plus
large des systemes humanitaires africains endogénes qui remettent en question la domination des
modeles d’aide imposés de ’extérieur. Les formes d’humanitarisme locales a travers I’Afrique ne
se développent pas de maniére isolée; elles fonctionnent souvent en collaboration, se recoupant
a travers des valeurs culturelles communes, des normes indigénes et des réseaux d’entraide qui
relient les communautés et traversent les régions. Ces systemes endogénes, ancrés dans les
principes d’autodétermination et de solidarité communautaire, fournissent non seulement une aide
immeédiate, mais aussi des cadres durables de résilience et de redressement a long terme. Comme
l’affirme Boateng (2021), ce n’est pas la localisation, mais plutdt la restauration qui refléte le mieux
la nécessité de reconstruire et de renforcer ces mécanismes indigénes qui ont été historiquement
érodés par les interventions humanitaires internationales.

Larestauration met en avant une approche stratégique et décoloniale dans laquelle les Etats africains
et les acteurs locaux reprennent leurs roéles, reconstruisent des systémes historiquement enracinés
et coopérent au-dela des frontiéres nationales pour former des réseaux humanitaires cohérents et
ancrés dans le continent. En travaillant en synergie, ces systemes locaux affirment que les solutions
africaines, ancrées dans les réalités du continent, peuvent répondre aux défis humanitaires
complexes de maniere plus durable que les modeles imposés de ’extérieur. Dans cette optique, I'iba-
iba illustre parfaitement une logique humanitaire réparatrice et autodéterminée, comme envisagé
par Boateng (2021), ou l’aide ne dépend pas de ’extérieur, mais repose sur des valeurs endogenes
durables et la cohésion communautaire.

Sil’iba-iba estla pratique humanitaire la plus largement reconnue chezles Balondo, elle s’inscrit dans
un écosystéme plus large de systémes d’aide autochtones qui comprennent ’icheche, le njange, ’erio
et ereni. Chacune de ces pratiques répondait a des dimensions spécifiques des besoins humains,
allant des difficultés financiéres et des pénuries de main-d’ceuvre a l'insécurité alimentaire et au
soutien émotionnel.

L’icheche désigne la collecte obligatoire de fonds ou d’articles destinée a répondre a des besoins
immédiats, tels que les soins médicaux, les frais de scolarité ou les dépenses funéraires. Elle est
généralement mise en place lorsqu’un individu ou une famille ne dispose pas des ressources
nécessaires pour faire face a une obligation urgente. En général, les contributions proviennent de
parents, de voisins et de membres de la famille élargie. L’initiative est souvent coordonnée par un
ancien respecté ou un chef de groupe d’age (entretien avec Anjeh Michael Netomba, 2024/12/13).
Au cours des périodes coloniale et postcoloniale, I'icheche est devenu essentiel pour accéder aux
soins médicaux, en particulier lorsque les hopitaux ont commencé a fonctionner dans la région de
Balondo. Besumbu Christopher, un ancien respecté de Funge Balondo, a déclaré :

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

Avant les hopitaux, nous utilisions des herbes. Mais lorsqu’une personne était tres malade
et devait se rendre & Ekondo Titi ou & Kumba pour recevoir des soins médicaux, nous
mobilisions 'icheche. Méme les petits enfants donnaient des piéces de monnaie. L’argent
était envoyé par un ancien de confiance. Il ne s’agissait pas seulement de guérir le corps,
mais aussi de montrer a la personne malade qu’elle était aimée de tous. (entretien avec
Besumbu Christopher, 06/12/2024)

Les funérailles reposaient également largement sur I'icheche. Il était rare qu’une famille assume seule
Iintégralité des frais d’enterrement. Au contraire, plusieurs ménages liés au défunt contribuaient
collectivement afin que ’enterrement se déroule dans la dignité. Cette pratique permettait non
seulement de répartir la responsabilité économique, mais aussi de renforcer les liens sociaux et la
mémoire collective. En cas de maladie, de décés ou de migration, la pratique balondo de l’icheche
était mise en ceuvre. Les proches et les groupes d’age contribuaient en offrant du bétail, des céréales
et des jetons de monnaie. La distribution pouvait sembler informelle, mais elle était strictement
régulée par les anciens et observée avec un sérieux spirituel (entretien avec Louis Nasama Netomba,
14/09/2024).

Avec la monétisation de I’économie balondo pendant l’ére coloniale, les communautés se sont
adaptées en créant le njange (largement connu aujourd’hui au Cameroun sous le nom de njangi),
un systeme rotatif d’épargne et de crédit. Au sein de chaque groupe d’age ou association villageoise,
les membres versaient réguliérement des sommes fixes. Le montant total était ensuite remis a un
membre par cycle, ce qui permettait aux individus d’accumuler des sommes suffisantes pour des
investissements plus importants, tels que la construction d’'une maison, le lancement d’'une entreprise
ou le paiement des frais de scolarité. Le njange reste 'un des outils financiers communautaires les
plus efficaces de la région et refléte une conception endogéne de I’économie coopérative. Joseph
Nakende Owasi a partagé son expérience dans ’entretien suivant :

Quand jétais jeune, j’ai rejoint un groupe njange formé par des membres de notre
association d’age appelée Bako Baringa. Chacun de nous versait 1 000 francs CFA chaque
dimanche. La premiére année ou ce fut mon tour, j’ai utilisé cet argent pour créer une
entreprise. C’est grace a cette entreprise que j’ai pu construire ma premiere, ma deuxieme
et méme ma troisiéme maison. Nous nous faisions confiance; il n’y avait pas de papiers,
seulement notre parole et nos réunions. Aujourd’hui encore, je fais partie d'un njange
avec mes fréres du méme groupe d’age. Cela nous aide a survivre. Les banques ne nous
accordent pas de préts, mais notre njange a permis a des enfants d’aller a ’école. Il a méme
aidé des gens a ouvrir des magasins. (entretien avec Joseph Nakende Owasi, 28/11/2024)

Ce témoignage souligne que le njange est une pratique économique durable, fondée sur la confiance,
Iinterdépendance communautaire et la responsabilité informelle. Il confirme le récit historique de
ladaptation balondo aux systémes monétaires tout en conservant la logique indigéne de solidarité.

L’erio désigne une pratique de mobilisation du travail collectif au sein des communautés balondo.
Les hommes ou les femmes choisissaient des jours pour travailler dans les champs des uns et des
autres, défricher les terres, désherber les cultures ou récolter les produits. Ce systeme permettait de
réaliser des taches agricoles a grande échelle, sans avoir a embaucher de main-d’ceuvre ni risquer
une perte de productivité due a des contraintes individuelles. Pendant la période coloniale, I'erio a
joué unrole déterminant dans la culture du palmier a huile et du cacao, des produits qui sont ensuite
devenus essentiels a I’économie balondo. La nature communautaire de I'erio garantissait qu’aucun
membre n’était laissé pour compte en raison d’'un manque de main-d’ceuvre. Naseri Vincent Moto a
expliqué comment la pratique de I’erio ’a aidé a créer une exploitation de palmiers qui lui permet,
aujourd’hui encore, de subvenir a ses besoins et a ceux de sa famille.

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

Autrefois, quand on voulait créer une grande exploitation agricole, on ne pouvait pas le
faire seul. On faisait appel a ses proches et a ses camarades. On appelait cela « erio ». On
les nourrissait et ils travaillaient toute la journée. La fois suivante, c’était au tour d’une
autre personne. En 1972, nous avons utilisé Ierio pour planter une grande exploitation de
palmiers a huile qui nourrit encore ma famille aujourd’hui. Il ne s’agissait pas d’argent,
mais d’unité. Méme aujourd’hui, nous pratiquons parfois I’erio lorsque quelqu’un tombe
malade ou a besoin d’une aide urgente. (entretien avec Naseri Vincent Moto, 29/11/2024)

Ce témoignage souligne comment l’erio servait d’alternative au travail salarié et de filet
de sécurité. I1 met également l’accent sur la logique non commerciale et solidaire qui
sous-tend ce systéeme, renforcant ainsi la différence entre les pratiques balondo et les
interventions humanitaires formelles axées sur le marché.

La nourriture, a la fois source de subsistance et symbole, joue un role central dans la vie des Balondo.
L’ereni désigne la pratique qui consiste a préparer et a partager des repas communautaires entre
voisins (entretien avec Justine Ikando Mulango, 05/12/2024). Lorsqu’une femme préparait un repas,
elle invitait ses voisins qui pouvaient apporter leurs propres plats. Ces repas collectifs renforcaient
les liens communautaires et garantissaient que méme les personnes pauvres, endeuillées ou agées
ne souffraient pas de la faim. Les veufs et les veuves bénéficiaient particuliérement de cette tradition,
car les voisins leur apportaient des repas directement a leur domicile, leur offrant ainsi, en plus de
la nourriture, un soutien émotionnel. Ikando Mulango, une ainée respectée et leader féminine de
Lobe Town, explique :

Lorsqu’une femme perdait son mari, nous ne la laissions jamais seule. Chaque jour
pendant un mois, quelqu’un lui apportait a manger. Nous la faisions rire. Nous nettoyions
sa maison. Cest cela, ’ereni : il ne s’agissait pas seulement de manger ensemble, mais
d’aider I’ame a respirer a nouveau. (entretien avec Justine Ikando Mulango, 05/12/2024)

Le récit de Justine Ikando Mulango présente I’ereni comme un systeme de soin holistique, dans lequel
la nourriture dépasse sa fonction nutritive pour devenir une véritable ressource de soutien a la fois
spirituel et émotionnel. En affirmant que «nous la faisions rire... c’est ¢a I'ereni: pas seulement
manger ensemble, mais aider ’ame a respirer a nouveau », elle souligne la maniére dont les repas
communautaires ont été mobilisés pour faire face a la fois au deuil et a la vulnérabilité sociale. Cela
révele une logique humanitaire qui ne dépend ni de ’aide impersonnelle ni des initiatives menées
par des donateurs, mais repose sur une éthique relationnelle et un sens profondément ancré de la
responsabilité collective, visant a maintenir le bien-étre émotionnel, psychologique et matériel a
travers des actes quotidiens de solidarité. Contrairement a I’humanitarisme occidental qui traite
souvent les bénéficiaires de ’aide comme des acteurs passifs, ’ereni est proactif, continu et axé sur
la communauté.

Regina Fembe Nanji, une autre femme leader respectée d’Ekondo Titi, ajoute :

Nous élevions les enfants les uns des autres. Lorsqu’une meére mourait, ’'enfant passait
d’une tante a 'autre. Elle était nourrie, scolarisée et traitée comme une fille de la maison.
C’était I’ereni. Nous mangions dans la méme marmite afin que le chagrin ne s’installe pas
trop longtemps dans une seule maison. (entretien avec Regina Fembe Nanji, 07/12/2024)

Elle élargit la portée de I’ereni, au-dela du simple partage des repas, a un systeme communautaire
qui protége le bien-étre des enfants vulnérables. Son souvenir — «nous élevions les enfants les
uns des autres... Nous mangions dans la méme marmite afin que le chagrin ne s’installe pas trop
longtemps dans une seule maison » — met en évidence une forme de prise en charge collective et
répartie. Cela illustre le fait que I’ereni fonctionne comme une institution morale et sociale visant a
diffuser le chagrin, a redistribuer les charges émotionnelles et matérielles et a maintenir la résilience
collective. A la différence des approches humanitaires conventionnelles, souvent limitées a une aide
alimentaire temporaire ou au parrainage d’orphelins, ’ereni soutient la vie grace a des pratiques
relationnelles continues, intégrées dans les routines domestiques quotidiennes.

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

Ensemble, ces deux femmes démontrent que ’ereni incarne les principes de I'iba-iba en tant que
pratique profondément intégrative, spirituelle et émotionnellement intelligente. Elle remet en
question la nature fragmentée et transactionnelle des modéles humanitaires traditionnels, en
valorisant la solidarité communautaire, la réciprocité affective et la responsabilité a long terme
plutot que de se limiter a des actes de charité ponctuels. Ces pratiques constituent une constellation
de réponses humanitaires interdépendantes, reflétant une vision holistique du monde dans laquelle
les besoins économiques, émotionnels et spirituels sont simultanément pris en considération. Leur
survie au XXI® siecle, malgré les pressions extérieures et les transformations sociales, témoigne de
leur fonctionnalité et de leurs profondes racines culturelles.

Les traditions humanitaires des Balondo, en particulier I'iba-iba, ont fait preuve d’une résilience
et d’'une adaptabilité remarquables au fil des siecles. Si cette pratique a conservé son éthique
fondamentale de responsabilité communautaire et d’entraide collective, sa forme, sa portée et ses
matériaux ont évolué en réponse aux transformations socio-économiques, politiques et culturelles.

Les récits historiques et les traditions orales font remonter 'un des premiers exemples formels d’iba-
iba a la fondation d’Ekondo Titi, dans les années 1700. Les migrants d’Ekondo (Nene), menés par un
homme nommé Namburi nwa Ndem, furent accueillis par le peuple Lobe Balondo. Conformément
a la coutume humanitaire des Balondo, la communauté de Lobe offrit aux nouveaux arrivants des
terres pour s’installer, des terres agricoles et ’acceés a des beburu — des parcelles déja cultivées lors
des saisons précédentes — afin de garantir leur subsistance le temps de préparer leurs propres
champs. Ces actions humanitaires du peuple balondo de Lobe ont conduit a la fondation de I’actuelle
ville d’Ekondo Titi (entretien avec Michael Ekale Ekomo, 23/12/2016). Ce geste d’hospitalité et de
soutien représente 'une des expressions fondatrices de I’iba-iba dans le partage des terres et de la
nourriture, renforcant I'idée que ’action humanitaire balondo conjugue a la fois une dimension
matérielle et morale.

Avec l’arrivée de la domination coloniale allemande, puis britannique, des changements importants
se sont produits. La monnaie fut introduite dans les économies locales et ’'acceés aux soins de
santé, a 'éducation formelle et aux services administratifs nécessitait de plus en plus d’argent. En
conséquence, 'iha-iba fut adapté pour inclure de petits dons en espéeces, souvent sous la forme de
deux pennies ou centimes, en plus de la nourriture et du matériel. Ces contributions ont augmenté au
fil du temps. Dans les années 1990, les dons avaient atteint 200 francs CFA, et en 2019, les particuliers
donnaient souvent entre 500 et 1000 francs CFA, particulierement dans le cadre de funérailles
(entretien avec Michael Monya, 05/12/2024).

L’ouverture de I’école Native Authority School a Boa Balondo en 1923, puis son déménagement a
Lobe Town en 1937, a également remodelé I’iba-iba (Archives nationales de Buea, n° Ae 20, 1923).
Les éleves originaires des villages éloignés de Balondo avaient besoin de logement, de nourriture
et de matériel scolaire. Les familles d’accueil et les communautés locales ont répondu a ces besoins
en leur fournissant un toit et des vivres a travers une forme élargie de I'iba-iba, démontrant ainsi
la capacité d’adaptation de cette pratique face aux besoins de ’éducation moderne (entretien avec
Naseri Vincent Moto, 29/11/2024). L’extension de I’école de l’autorité indigéne a Lobe Town a mis
les familles & rude épreuve. Néanmoins, les chefs locaux et les habitants ont fourni un logement et
des rations aux éleves internés, grace a un systéme qu’ils ont décrit comme « iba-iba », une forme
de mise en commun communautaire de nourriture et de bois de chauffage (entretien avec Stephen
Itor Itor, 30/11/2021). Aprés lintroduction de I’éducation occidentale sur les terres balondo, de
nombreuses familles ont parrainé leurs enfants a ’école grace a l'icheche. Ce fait a été confirmé par

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

Nawango Manfred Achia, ’actuel chef traditionnel d’Ekondo Titi qui a déclaré : « Outre mes parents
biologiques, mes oncles et d’autres membres de ma famille ont contribué financiérement a mon
éducation scolaire par le biais de I’icheche » (entretien avec Nawango Manfred Achia, 22/11/2024).

L’iba-iba s’est révélé particuliérement crucial face aux crises postcoloniales telles que les conflits
civils et les déplacements de population. Lors du conflit de Bakassi (1993-2008), né du différend
frontalier entre le Nigéria et le Cameroun, de nombreux habitants balondo du village de Bateka, dans
la péninsule de Bakassi, ont été contraints de fuir. Les communautés d’Illor, Mbongo, Ekondo Titi,
Kumbe Balondo et Lobe Town ont accueilli ces personnes déplacées internes (PDI), leur fournissant
abri, nourriture et aide financiére. Bien que l'aide internationale ait fini par arriver, la survie
immédiate de ces populations dépendait fortement des réponses humanitaires indigénes telles que
liba-iba. Certaines PDI ont ensuite choisi de s’intégrer définitivement dans leurs communautés
d’accueil, en construisant des maisons et en formant de nouvelles familles.

La crise anglophone, qui a débuté en 2016, a entrainé une recrudescence de la violence et des
déplacements. En décembre 2019, des combattants séparatistes armés ont attaqué Lobe Town,
incendiant trois maisons et laissant plusieurs familles sans abri. Njong Kingsly Ateh, un agriculteur
et victime d’un incendie criminel, a raconté son expérience comme suit :

IIs ont brlé ma maison en 2019. Il ne me restait plus qu'un pantalon. Mais le lendemain
matin, j’ai vu des gens arriver, chacun avec deux objets. Une femme m’a donné une
marmite. Un garcon m’a apporté un tissu. Les personnes de mon age m’ont donné de
Pargent. C’est ce jour-la que j’ai vraiment compris que je faisais partie de ce village.
(entretien avec Njong Kingsley Ateh, 02/12/2024)

Une fois encore, on avait rapidement mobilisé I’iba-iba. Les membres de la communauté ont fait don
d’articles tels que des vétements, des machettes, des couvertures et des casseroles, et les associations
de groupe d’age ont collecté des fonds pour aider les victimes a se reconstruire. Par exemple, le
groupe d’age Njassarui Emeri a versé 2 000 francs par membre pour soutenir Njong Kingsley, tandis
que le groupe d’age Njimereki a apporté une aide similaire a Wilfred Itor, tous deux victimes d’un
incendie criminel. Ces actions démontrent I'importance durable de I'iba-iba en tant que filet de
sécurité rapide et adapté au contexte.

Il est important de noter que les Balondo ne limitaient pas l'iba-iba a leur seul groupe ethnique.
Les communautés voisines, notamment les Ngolo, les Balue, les Barombi et les Ekombe ont souvent
bénéficié de la générosité humanitaire des Balondo, en particulier en période de crise. Un exemple
notable s’est produit pendant la résistance de Nakeri contre les forces coloniales allemandes,
lorsque les Balondo de la ville de Lobe ont accueilli et soutenu les personnes déplacées des régions
environnantes (Motale, 2024). Comme le rappelle Nangoh Joseph Ambang, chef traditionnel du
village de Loe Balondo :

Pendant la résistance de Nakeri contre les Allemands, des gens de Ngolo, Batanga, Bakoko
et Monyange Balue ont fui vers notre ville. Ils n’avaient rien, seulement les vétements
qu’ils portaient. Mais nous les avons traités comme les notres. Nous leur avons donné des
terres agricoles, un abri et méme des épouses. C’est notre esprit Balondo. L’iba-iba n’est
pas seulement pour les Balondo. Il est aussi pour tout étre humain qui souffre. (Entretien,
24/11/2024)

Au-dela de l’ére coloniale, les récits des entretiens indiquent que les expressions interethniques de
I'iba-iba se sont poursuivies apres 'indépendance. Par exemple, Etona Cecilia (80 ans) se souvient
que, dans les années 1970, lorsque de graves inondations ont détruit les fermes des villages ngolo
de Beoko et Itoki, «les femmes balondo ont envoyé de ’huile de palme, des cocoyams et du poisson
séché pour les aider a repartir de zéro ». De méme, Netonda Francis (76 ans) explique que pendant

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

la crise de Bakassi dans les années 1990, « des personnes déplacées d’Oron et d’Amoto (Isangele)
ont été hébergées dans des maisons balondo a Illor, Ekondo Titi et Mbongo, ou elles ont recu de la
nourriture et des vétements. Nous ne leur avons jamais demandé d’ou ils venaient ». Ces souvenirs
mettent en évidence que l'iba-iba ne fonctionne pas seulement comme une réciprocité familiale,
mais comme une véritable éthique humanitaire plus large fondée sur ’humanité commune plut6t
que sur la lignée ou la langue.

Cette générosité transethnique se manifeste également dans le contexte du développement
contemporain. Par le biais d’initiatives intercommunautaires « iba-iba », les associations de jeunes
Balondo ont noué des partenariats avec les communautés voisines afin de soutenir ’éducation des
enfants vulnérables et d’organiser des campagnes de santé. Par exemple, les jeunes Balondo ont
été les fers de lance de l'initiative de bourses d’études pour les jeunes de Ndian, lancée en juillet
2023, ayant généré des contributions financieres et des bourses accordées a des étudiants de tous les
groupes ethniques (entretien avec Louis Nasama Netomba, 42 ans). Ces exemples démontrent que
liba-iba continue de fonctionner comme un pont moral, facilitant la solidarité intercommunautaire
face a des vulnérabilités partagées.

Par ailleurs, pendant la guerre civile nigériane (1967-1970), de nombreux réfugiés ont franchi la
frontiere pour trouver refuge dans les villes et villages balondo. Des milliers de personnes issues des
communautés igho, efik, ijaw et ibibio ont été accueillies et hébergées dans des localités balondo,
telles que Ekondo Titi, Mbongo, Funge, Illor et Loe. Selon Francis Netonda (76 ans) et Joseph Ambang
(81 ans), nombre de ces familles déplacées ont non seulement été hébergées, mais ont également été
intégrées a la vie sociale et économique locale par le biais de mariages, du commerce et d’activités
agricoles communes. Ils ont souligné que l'afflux de réfugiés pendant cette période explique en partie
la présence nigériane importante qui perdure aujourd’hui dans plusieurs communautés balondo.
Ces récits démontrent en outre que I'iba-iba transcende ’identité ethnique pour s’inscrire dans une
conception universelle de la responsabilité humanitaire.

D’un point de vue analytique, cette dimension de l'iba-iba remet en question les interprétations
réductrices de ’humanitarisme africain, souvent appréhendé comme exclusivement fondé sur la
parenté ou 'ethnocentrisme. Au contraire, elle incarne ce que les anthropologues décrivent comme
un humanisme relationnel, une vision du monde dans laquelle la personnalité et 'obligation morale
dépassent les frontiéres delalignée. En intégrant des étrangers dans leurs cycles de soins, les Balondo
donnent a voir une philosophie inclusive de la coexistence, antérieure a l'institutionnalisation
formelle de l’action humanitaire. Cela fait également écho & une éthique régionale plus large de
réciprocité que 'on retrouve en Afrique occidentale et centrale, comme 'igwebuike igho ou l'uyjamaa
swahili, mais qui reste distincte dans son expression localisée et sa continuité historique.

Fondamentalement, l'iba-iba transethnique renforce l'argument selon lequel ’humanitarisme
balondo est a la fois historiquement expansif et moralement universaliste dans son orientation. Il
fonctionne comme une forme indigene de diplomatie sociale et de consolidation de la paix, liant
les communautés par des actes de soin et de survie partagée. Dans les contextes contemporains
marqués par les tensions ethniques et les déplacements de population, ces traditions continuent
d’offrir des modéles de solidarité inclusive fondés sur la réciprocité morale plutdt que sur des cadres
d’aide extérieure. A ce titre, 'iba-iba est un exemple vivant des philosophies humanistes propres a
PAfrique, capables d’embrasser la diversité, de répondre aux crises et de maintenir la coexistence
au-dela des frontieres ethniques.

Si les principes fondamentaux de l'iba-iba demeurent largement inchangés, les jeunes générations
ont, en revanche, commencé a intégrer les plateformes de paiement mobile et les réseaux sociaux
dans son organisation. Les contributions peuvent désormais étre envoyées par virement mobile, et
les appels a I’aide sont souvent diffusés via WhatsApp et les groupes Facebook. Comme l’explique
Louis Nasama Netomba, président général de I’Association pour le développement de la jeunesse
Balondo et membre du groupe d’age Njassarui Emeri, dans un entretien :

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

Aujourd’hui, nous utilisons WhatsApp pour organiser I'iba-iba. Lorsque la maison de M.
Njong Kingsley a été incendiée en 2019, nous avons publié sa photo sur le forum de notre
groupe d’age. En quelques heures, nous avions collecté plus de 200 000 francs. Certains
ont envoyé de l'argent via MTN Mobile Money, d’autres ont livré des marchandises
directement. Ancienne pratique, nouvelle méthode. (interview, 14/09/2024)

Cette modernisation a amélioré la rapidité et la portée des réponses, en particulier parmila diaspora
balondo vivant en milieu urbain.

Les données issues des entretiens confirment que ces intégrations technologiques ont transformé a
la fois la rapidité et 'ampleur de la mobilisation iba-iba. Selon Ndena Paul Ndena (63 ans), « avant,
nous devions marcher de village en village pour informer les personnes qui avaient besoin d’aide.
Aujourd’hui, un message sur WhatsApp permet d’atteindre tout le monde en quelques minutes.
Méme ceux qui sont a ’étranger envoient immédiatement de ’argent ». De méme, Mosongo Bridget
Iyaiya (70 ans) a noté que la communication numérique a reconnecté les jeunes Balondo vivant
dans les villes a la vie du village : « Nos enfants & Yaoundé ou a Limbé n’oublient plus leur foyer.
IIs contribuent chaque fois qu’il se passe quelque chose. Le téléphone est devenu notre nouveau
tambour. » Ces témoignages illustrent comment les plateformes numériques sont devenues des
extensions des outils de communication traditionnels, remplissant la méme fonction que le gong ou
le messager du village pour mobiliser I’action collective.

D’un point de vue analytique, 'intégration des technologies modernes dans l'iba-iba reflete une
dynamique de continuité dans la transformation. Bien que le support ait changé, la logique morale
et sociale de I'iba-iba — obligation mutuelle, responsabilité collective et devoir spirituel — reste
intacte. Cette hybridation s’inscrit dans un champ plus large de travaux africanistes montrant que
les technologies numériques renforcent souvent les économies morales indigénes plutét que de
les remplacer. I’adoption de nouveaux outils constitue ainsi une forme de résilience adaptative,
permettant a I'iba-iba de maintenir sa pertinence dans une société interconnectée et mobile.

La numérisation de l'iba-iba a également donné naissance & un humanitarisme diasporique,
permettant aux Balondo vivant dans les centres urbains et a I’étranger de rester des participants
actifs au bien-étre de la communauté. Comme l'explique Njong Kingsley Ateh (42 ans) : « Méme
lorsque nous sommes loin, nous continuons a nous sentir partie intégrante de ’iba-iba. Le téléphone
nous rappelle que notre communauté est une seule et méme famille. » Ce lien translocal contribue
a maintenir des continuités affectives et morales entre la patrie et la diaspora, renforcant I'idée que
I'iba-iba n’est pas limité par la géographie.

Toutefois, le basculement vers des modes de coordination numérique a également introduit de
nouveaux défis liés a la transparence, a la responsabilité et a autorité générationnelle. Certains
anciens exprimentla crainte que la médiation technologique n’affaiblisse la surveillance coutumiére.
Comme l’a fait remarquer Ekale Ekomo Michael (84 ans) : « Nous apprécions que les jeunes nous
aident rapidement, mais parfois, ils ne rapportent pas tout aux anciens. Iba-iba doit toujours respecter
nos coutumes. » Ces préoccupations soulignent la nécessité d’'un dialogue intergénérationnel, a
méme de garantir que la modernisation vienne compléter, plutdét que supplanter, les structures de
gouvernance culturelle.

En définitive, I'intégration des technologies modernes dans 'iba-iba démontre I'adaptabilité et la
durabilité de ’éthique humanitaire balondo. En réinventant I’aide collective grace aux plateformes
numériques, les jeunes générations n’abandonnent pas les valeurs ancestrales, mais les prolongent,
créant ainsi ce que l'on pourrait appeler un «iba-iba numérique », dans lequel I'argent mobile et
les groupes WhatsApp deviennent des vecteurs contemporains de compassion, de réciprocité et
d’appartenance au sein de la société balondo.

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74



Nanji, C. Analyses critiques

La pratique humanitaire de I’iba-iba chez le peuple Balondo du sud-ouest du Cameroun constitue une
illustration éloquente des systémes indigénes africains de soin, d’entraide et de résilience. Ancrée
dans I’éthique communautaire, I'obligation spirituelle et la responsabilité relationnelle, I'iba-iba
fonctionne depuis des siecles comme un mécanisme endogeéne de gestion des crises, qu’il s’agisse de
catastrophes naturelles, de déplacements de population ou de difficultés économiques. Sa pérennité
depuis le XVIII® siecle jusqu’a nos jours témoigne non seulement de son utilité pratique, mais aussi
de sa profonde signification culturelle.

Contrairement aux modeéles humanitaires euro-américains qui mettent l'accent sur la réponse
institutionnelle, les cadres de donateurs et ’efficacité bureaucratique, ’iba-iba est non institutionnel,
dirigé par la communauté et guidé par des valeurs indigenes. Il est motivé par des considérations
spirituelles plutét que géré de maniére programmatique; il est fondé sur les besoins plutdt que
sur des objectifs. La ou ’humanitarisme occidental considére souvent les pays du Sud comme des
bénéficiaires passifs de l’aide, l'iba-iba affirme, au contraire, ’autonomie et la dignité des Africains,
en donnant aux communautés la capacité de répondre elles-mémes a leurs vulnérabilités.

Ce qui distingue l'iba-iba, c’est sa flexibilité et son adaptabilité. Alors que la société balondo
transitionnait d’'une économie de subsistance & une économie monétaire, et que le pays traversait
les bouleversements coloniaux, puis les crises postcoloniales, I'iba-iba a su évoluer pour relever de
nouveaux défis sans renoncer a ses principes moraux fondamentaux. Il s’est ainsi ajusté a 'essor de
la monnaie mobile et des communications numériques tout en continuant a fonctionner a travers
les associations par age et les réseaux de parenté. Parallélement, il s’est étendu au-dela des frontiéres
ethniques pour soutenir les personnes déplacées et les victimes de conflits, incarnant une vision
humanitaire inclusive fondée sur I'interdépendance plutét que sur la charité. A une époque ol les
systémes d’aide internationale sont confrontés a des crises de légitimité et de durabilité, I'iba-iba
offre un paradigme alternatif crédible. Il enseigne qu'un humanitarisme efficace ne nécessite pas
nécessairement une formalisation, une professionnalisation ou une validation externe. Il nécessite
plutot une connaissance approfondie du terrain, une responsabilité partagée et la conviction que
nul ne devrait souffrir seul.

Cette étude a cherché non seulement a documenter I'iba-iha, mais aussi a contribuer a l’effort plus
large de décolonisation des études humanitaires. En mettant I'accent sur les systémes de pensée et
les pratiques africaines, elle remet en question les représentations réductrices des communautés
africaines comme dépendantes ou incapables. Elle appelle & un changement dans le discours
humanitaire, qui reconnaisse et soutienne les pratiques indigénes telles que l'iba-iha, non pas
comme des compléments a l'aide étrangére, mais comme des alternatives fondamentales a part
entiere. Ce faisant, elle affirme que 'Afrique n’est pas seulement bénéficiaire de 'aide humanitaire,
mais également productrice de connaissances humanitaires.

Akak, E. (1998). Efuts: Disintegration and Integration, A Chronicle of Their Sociological Transformation from Efut to Efik.
Aka and Sons.

Akanle, O. (2009). “The Sociology of Work: A Study of Aro Labour System among the Yoruba of Southwestern
Nigeria.” Journal of the Nigerian Anthropological and Sociological Association, 6(1), 112-126.

Ake, C. (1993). “The Unique Case of African Democracy.” International Affairs, 69(2), 239-244.

Ardener, E. (1996). Kingdom on Mount Cameroon: Studies in the History of the Cameroon Coast 1500-1970. Edited by
Shirley Ardener. Providence, RI: Berghahn Books.

Ardener, S. (1964). The comparative study of rotating credit associations. The Journal of the Royal Anthropological
Institute of Great Britain and Ireland, 94(2), 201-229.

Barnett, M. (2011). Empire of Humanity: A History of Humanitarianism. Cornell University Press.

Bascom, W. (1952). The Esusu: A credit institution of the Yoruba. Journal of the Royal Anthropological Institute of
Great Britain and Ireland, 82(1), 63-69.

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa n°12, 2025



Analyses critiques Nanji, C.

Boateng, O. A. (2021). Building Africa’'s Homegrown Humanitarian Systems: Restoration as an Alternative to
Localization. Frontiers in Political Science, 3, article 711090. https://doi.org/10.3389/fp0s.2021.711090

Chilisa, B. (2020). Indigenous Research Methodologies (2nd ed.). Sage.

Dipoko, M. S. (1984). Understanding Precolonial Cameroon Societies. African Studies Press.

Fassin, D. (2007). Humanitarianism as a Politics of Life. Public Culture, 19(3), 499-520.

Guyer, J. L. (1997). An African niche economy: Farming to feed Ibadan, 1968-88. Edinburgh University Press.
Gyekye, K. (1996). African Cultural Values: An Introduction. Sankofa.

Gyekye, K. (1997). Tradition and Modernity: Philosophical Reflections on the African Experience. Oxford University
Press.

Headland, N., Pike, K., & Harris, M. (1990). Emics and Etics: The Insider/Outsider Debate. Sage.
Iroegbu, P. (1995). Metaphysics: The Kpim of Philosophy. International Universities Press.

Kemedijio, C. (2024). La fabrique de la «fantasmagorie» africaniste : littérature et production du savoir dans
Chemin d’Europe de Ferdinand Oyono. Global Africa, (5), pp. 104-119. https://doi.org/10.57832/4a9r-z548

Little, K. (1965). Urbanization as a social process: An essay on movement and change in contemporary Africa.
Routledge.

Lynch, C. (2022). Centrer en Afrique 'humanitarisme global. Global Africa, (1), pp. 132-142, 153-155. https://doi.
org/10.57832/ga.v1i1.22

Mafeje, A. (2000). Africanity: A Combative Ontology. CODESRIA Bulletin, 1(3), 66-71.

Mamdani, M. (1996). Citizen and Subject: Contemporary Africa and the Legacy of Late Colonialism. Princeton
University Press.

Mbiti, J. S. (1969). African Religions and Philosophy. Heinemann.

Metz, T. (2007). Ubuntu as a Moral Theory and Human Rights in South Africa. African Human Rights Law Journal,
7(2), 532-559.

Motale, E. W. (2024). History of the Balue Clan. ISBN 978-9956-670-49-9.

Moyo, D. (2009). Dead Aid: Why Aid Is Not Working and How There's a Better Way for Africa. International Affairs,
85(5), 1235-1245.

Mudimbe, V. Y. (1988). The Invention of Africa: Gnosis, Philosophy, and the Order of Knowledge. Indiana University
Press.

Nanji, C., & Ndille. R. (2024). Narratives of Balondo Migration and Implications for Identity and Ethnic Cohesion,
€.1500-2015. Global South Perspectives Journal, 2(1), 140-160.

Ndlovu-Gatsheni, S. . (2018). Decoloniality: A Brief Introduction. Lexington Books.

Nebengu, S. M. (1990). Origins and Settlement of the Balondo: A Historical Survey [Dissertation, université de
Yaoundé].

Nwosu, I. E. (2010). Apprenticeship System and the Nigerian Entrepreneurial Culture. International Journal of
Social Sciences and Humanities Review, 1(2), 88-96.

Nyamnjoh, H. M. (2013). Bridging Mobilities: ICTs Appropriation by Cameroonian Migrants and Implications for Policy.
Langaa RPCIG.

Nyamnjoh, F. B. (2017). Incompleteness: Frontier Africa and the Currency of Conviviality. Journal of Asian and
African Studies, 48(5), 485-496.

Parkin, D. (1972). Palms, wine, and witnesses: Public spirit and private gain in an African farming community.
Chandler Publishing.

Ramose, M. B. (1999). African Philosophy through Ubuntu. Mond Books.

Smith, L. T. (2012). Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. Zed Books.

Suh, A. N. (1982). Modern Geography of the United Republic of Cameroon. Hamilton Printing Company.
Tabe, R. (2010). Elders and Social Cohesion in Bantu Communities. Heritage Publishers.

Tamale, S. (2020). Decolonization and Afro-Feminism. Daraja Press.

Tutu, D. (1999). No Future Without Forgiveness. Doubleday.

Wiredu, K. (1980). Philosophy and an African Culture. Cambridge University Press.

Archival materials and dissertations

Archives nationales de Buea, n° Ae 20 1015/23 (1923). “Assessment Reports on the Balondo Tribal Area”.
Archives nationales de Buea, n° Ae 45 (1947). “Assessment Reports, Balondo Area, Kumba Division”.

Global Africa n°12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74


https://doi.org/10.3389/fpos.2021.711090
https://doi.org/10.57832/4a9r-z548
https://doi.org/10.57832/ga.v1i1.22
https://doi.org/10.57832/ga.v1i1.22

Nanji, C.

Analyses critiques

Entretiens
Nom de la Age Profession Lieu Date
personne
interrogée
Anje Michael 57 Ainé Mbongo 13/12/2024
Netomba
Besumbu 60 Ainé Funge 06/12/2024
Christopher Balondo
Ekale Ekomo Michael 84 Sanga Moki Ville de Lobe 23/12/2016
(Premier
ministre
traditionnel de
la ville de Lobe)
Etona Cecilia 80 Ainée Tllor 01/12/2021
Ikando Justine 79 Femme leader Ville de Lobe 05/12/2024
Itor Stephen Itor 66 Ainé Ville de Lobe 30/11/2021
Itor Wilfred Arro 40 Agriculteur Ville de Lobe 01/12/2024
et victime
d'un incendie
criminel
Monya Michael Otu 73 Ainé Ville de Lobe 05/12/2024
Mosongo Bridget 70 Femme leader Ekondo Titi 07/12/2024
Iyaiya
Nangoh Joseph 81 Chef Buea 24/11/2024
Ambang traditionnel de
Loe Balondo
Nanji Regina Fembe 72 Femme leader Ekondo Titi 07/12/2024
Naseri Vincent Moto 75 Ainé Mbongo 29/11/2024
Nawango Manfred 57 Chef Buea 22/11/2024
Achia traditionnel
d'’Ekondo Titi
Ndena Paul Ndena 63 Ainé Illor 29/11/2024
Netomba Louis 42 Leader des Limbe 14/09/2024
Nasama jeunes balondo
Netonda Francis 76 Ainé Illor 30/11/2021
Njong Kingsley Ateh 42 Agriculteur Ville de Lobe 02/12/2024
et victime
d'un incendie
criminel
Owasi Joseph 55 Ainé Ville de Lobe 28/11/2024
Nakende

https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Global Africa n°12, 2025




	_heading=h.hhd8sjg9mpli
	_heading=h.3x07d991aasi
	_heading=h.advugj33i9b4
	_heading=h.hhd8sjg9mpli
	_heading=h.a6dzk28y3mqh

