
47 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

L’iba-iba : une pratique 
humanitaire endogène chez 
les Balondo du sud-ouest du 
Cameroun, vers 1700-2019

Résumé
Cet article examine l’iba-iba, une pratique humanitaire indigène du 
peuple Balondo du sud-ouest du Cameroun, en retraçant son évolution 
depuis la période précoloniale (vers 1700) jusqu’à nos jours. Ancrée dans 
des valeurs collectives de réciprocité, de solidarité et de responsabilité 
mutuelle, l’iba-iba sert depuis longtemps de mécanisme local pour faire 
face aux difficultés. Elle a permis de répondre à toute une série de besoins 
— incendies, décès, déplacements, frais de scolarité, traitements médicaux, 
pénurie alimentaire — sans dépendre des systèmes d’aide officiels, 
étatiques ou internationaux. À l’aide d’une méthodologie historique 
fondée sur l’histoire orale, l’observation ethnographique et la recherche 
archivistique, l’étude reconstitue les continuités et les adaptations de 
l’iba-iba à travers les périodes coloniale, postcoloniale et contemporaine. 
Des entretiens sur le terrain auprès d’anciens, de femmes leaders et de 
jeunes Balondo — conduits en londo (langue balondo), en pidgin anglais 
et en anglais — sont complétés par des documents d’archives provenant de 
registres missionnaires et coloniaux afin d’expliquer comment ce système 
indigène a perduré malgré les pressions extérieures. L’article situe l’iba-
iba dans un réseau plus large d’institutions d’entraide balondo, notamment 
l’icheche (contribution obligatoire), le njange (épargne tournante), l’erio 
(travail collectif) et l’ereni (repas partagés). Ces pratiques révèlent une 
infrastructure communautaire sophistiquée permettant de gérer la 
vulnérabilité et de promouvoir la cohésion sociale. Cette étude accorde 
une attention particulière au rôle joué par l’iba-iba lors de crises récentes, 
notamment le conflit de Bakassi et la crise anglophone actuelle, où il a apporté 
un soutien informel mais efficace aux personnes déplacées à l’intérieur du 
pays. En mettant l’accent sur un système de soins autochtone, cet article 
remet en question les discours humanitaires dominants qui privilégient 
les interventions menées par des acteurs étrangers. Il soutient que l’iba-iba 
incarne une approche communautaire du bien-être et des interventions 
d’urgence, ancrée dans l’histoire, à la fois résiliente et adaptée au contexte 
local. Cette étude contribue ainsi à la recherche décoloniale en mettant en 
avant les épistémologies africaines et les systèmes de connaissances locaux 
dans les discussions sur l’humanitaire.

Mots-clés 
Iba-iba, Balondo, humanitarisme autochtone, histoire orale, résilience 
culturelle, entraide, Cameroun

H
ow

 to
 c

it
e 

th
is

 p
ap

er
: 

N
an

ji,
 C

. (
20

25
). 

L’i
ba

-ib
a 

: u
ne

 p
ra

tiq
ue

 h
um

an
ita

ire
 e

nd
og

èn
e 

ch
ez

 le
s 

Ba
lo

nd
o 

du
 s

ud
-o

ue
st

 d
u 

Ca
m

er
ou

n,
 v

er
s 

17
00

-2
01

9.
 G

lo
ba

l A
fr

ica
, (

12
), 

pp
. 

ht
tp

s:
//

do
i.o

rg
/1

0.
57

83
2/

rd
49

-p
r7

4

Re
ce

iv
ed

: A
ug

us
t 4

, 2
02

5
Ac

ce
pt

ed
: O

ct
ob

er
 1

8,
 2

02
5

Pu
bl

is
he

d:
 D

ec
em

be
r 2

0,
 2

02
5

©
 2

02
5 

by
 a

ut
ho

r(s
). 

Th
is

 w
or

k 
is

 o
pe

nl
y 

lic
en

se
d 

vi
a 

CC
 B

Y-
N

C 
4.

0 
 

Cyprian Nanji
Enseignant-chercheur
Département d’Histoire, Université de Buea, Cameroun
nanji.cyprian@ubuea.cm

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:nanji.cyprian@ubuea.cm


48 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Introduction

Les sociétés africaines ont, depuis longtemps, démontré le profond enracinement de leurs 
traditions dans les valeurs d’entraide, de solidarité sociale et de responsabilité communautaire 
qui remettent en question les discours eurocentriques dominants sur l’humanitarisme. À 

travers le continent, les communautés ont développé des systèmes de soin complexes et résilients 
bien avant les rencontres coloniales et l’introduction ultérieure des modèles d’aide occidentaux. Des 
chercheurs, tels que Dipoko (1984), Nyamnjoh (2013) et Tabe (2010), ont souligné que les approches 
africaines du bien-être social sont ancrées dans des valeurs spirituelles, morales et communautaires 
qui accordent la priorité au bien-être de tous les membres. Ces systèmes n’étaient ni fortuits ni 
informels, mais au contraire essentiels à l’organisation de la vie africaine précoloniale.

Cet article examine l’iba-iba, une pratique humanitaire indigène chez le peuple Balondo du sud-
ouest du Cameroun. Ancré dans l’éthique communautaire et la responsabilité relationnelle, l’iba-
iba est un système d’aide humanitaire qui émerge en temps de crise, où chaque membre d’une 
communauté apporte deux articles — qu’il s’agisse de nourriture, d’outils, de vêtements ou d’argent 
— pour soutenir les personnes touchées par des catastrophes ou des difficultés. Plus qu’un acte de 
charité, l’iba-iba est une obligation morale et spirituelle fondée sur la réciprocité, l’interdépendance 
et la survie collective.

Bien que ces systèmes autochtones existent depuis des siècles, ils restent largement absents du 
discours humanitaire dominant qui tend à privilégier les cadres institutionnels dictés par les 
donateurs et souvent paternalistes, façonnés par les idéologies politiques et religieuses occidentales. 
L’hypothèse selon laquelle l’humanitarisme trouve son origine en Europe ou dans les pays du Nord 
marginalise l’action africaine et occulte les riches traditions de soin qui ont soutenu les communautés 
à travers le continent. Plus précisément, cette étude vise à :

•	 Examiner les origines historiques, la signification culturelle et les principes fondamentaux de 
l’iba-iba chez les Balondo du sud-ouest du Cameroun.

•	 Analyser le fonctionnement et l’impact de l’iba-iba en tant que système humanitaire 
autochtone favorisant la cohésion et la résilience communautaires.

•	 Explorer la manière dont la reconnaissance de pratiques autochtones, telles que l’iba-iba, remet 
en question les récits occidentaux sur les origines et le développement de l’humanitarisme 
en Afrique.

En remettant en question ce discours, l’étude de l’iba-iba met en avant les philosophies et les 
pratiques humanitaires ancestrales de l’Afrique. Cet article s’inscrit dans un cadre plus large visant 
à décoloniser la pensée humanitaire en mettant en évidence les épistémologies africaines. Il montre 
comment les pratiques locales perdurent et demeurent essentielles pour faire face aux défis actuels, 
tels que les déplacements de population, la guerre et l’insécurité économique.

Cadre conceptuel et pertinence 
Les modèles dominants d’humanitarisme qui façonnent aujourd’hui les systèmes d’aide mondiaux 
sont généralement institutionnels, bureaucratiques et ancrés dans les valeurs libérales et laïques 
occidentales. Ces modèles fonctionnent souvent par l’intermédiaire d’organisations formelles — ONG 
internationales, agences donatrices et institutions multilatérales — et reposent sur des hypothèses 
universalistes concernant les besoins humains, la souffrance et les modalités de fourniture de l’aide. 
Comme le soulignent Barnett (2011) et Fassin (2007), ces cadres ont historiquement présenté les pays 
du Sud comme des lieux de souffrance nécessitant une intervention extérieure, renforçant ainsi les 
relations de pouvoir asymétriques et réduisant au silence les voix locales.

En revanche, l’iba-iba reflète une logique humanitaire fondamentalement différente, qui émerge de 
l’intérieur de la communauté et est façonnée par une conception spirituelle, morale et écologique 
du bien-être. Comme le soutient Kemedjio (2024), les systèmes africains d’entraide fonctionnent 



49 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

dans le cadre d’« économies morales » qui privilégient la pertinence culturelle, les obligations 
relationnelles et la responsabilité spirituelle plutôt que les mesures externes ou les mandats des 
donateurs. Dans cette optique, les soins ne constituent pas un service facultatif ou professionnalisé, 
mais un devoir sacré, fondé sur les principes cosmologiques et ontologiques de la vie africaine. 
S’appuyant sur les contributions théoriques d’universitaires africains et de penseurs décoloniaux, 
tels que Mudimbe (1988), Lynch (2022), Ramose (1999) et Ndlovu-Gatsheni (2018), cet article 
conceptualise l’iba-iba comme une pratique humanitaire décoloniale. Il résiste à la standardisation 
et à la dépersonnalisation des systèmes d’aide modernes et promeut une approche pluriverselle 
des soins qui reconnaît les multiples façons d’être, de connaître et de soutenir la vie. Comme le 
souligne Lynch (2022), l’humanitarisme africain ne peut être compris uniquement à travers un 
prisme séculier, linéaire et technocratique ; il doit être abordé à travers des cadres qui reconnaissent 
l’interconnexion spirituelle entre les personnes, les ancêtres, la nature et le divin.

Dans cette optique, l’iba-iba dépasse la simple tradition : il constitue une critique vivante de la 
colonialité de l’aide. Il nous rappelle que l’humanitarisme ne doit pas nécessairement venir d’en haut 
ou de l’extérieur ; il peut émerger de l’intérieur, ancré dans les relations, l’histoire et les obligations 
locales. À une époque où les systèmes mondiaux d’aide sont confrontés à des crises de légitimité, de 
financement et d’efficacité (Moyo, 2009), des pratiques telles que l’iba-iba offrent des perspectives 
intéressantes pour repenser la fourniture de l’aide à travers les logiques indigènes et les visions 
africaines du monde.

Les pratiques humanitaires en Afrique ne sont ni des inventions modernes ni des réactions à 
l’influence occidentale. Elles sont fondamentales pour le tissu social du continent, préexistantes 
à la domination coloniale de plusieurs siècles, voire de plusieurs millénaires. Partout en Afrique, 
les systèmes d’entraide, de réciprocité et de responsabilité collective ont historiquement assuré 
le bien-être des individus et des communautés. Ces systèmes étaient fondés sur des philosophies 
indigènes qui mettaient l’accent sur l’harmonie, l’interdépendance et la justice et fonctionnaient 
souvent indépendamment des cadres juridiques ou institutionnels formels caractéristiques des 
États modernes (Gyekye, 1997 ; Wiredu, 1980 ; Mbiti, 1969).

Un exemple frappant est la philosophie Ubuntu, répandue parmi les groupes parlant le bantou, 
tels que les Zoulous, les Xhosas, les Shonas, les Lubas et les Sothos. Ancré dans la maxime umuntu 
ngumuntu ngabantu (« une personne est une personne à travers les autres personnes »), Ubuntu 
affirme que le bien-être d’un individu est indissociable de celui de la communauté (Ramose, 2002 ; 
Tutu, 1999). Dans la pratique, l’Ubuntu s’exprimait à travers des systèmes hautement organisés de 
travail communautaire, de production alimentaire partagée et de soutien ritualisé en période de 
difficulté (Metz, 2007).

En Afrique occidentale et centrale, des logiques communautaires similaires ont façonné la vie 
quotidienne. Chez les Tiv du Nigeria, la pratique du ya (agriculture tournante) permettait aux 
membres des familles élargies de s’entraider dans l’accomplissement de leurs travaux agricoles 
(Iroegbu, 1995). Les Igbo avaient l’igba boi, un système d’apprentissage dans lequel les jeunes 
hommes étaient logés, nourris et formés par les membres les plus riches de la communauté — un 
investissement social remboursé plus tard par le travail ou le mentorat (Nwosu, 2010). Au sein des 
communautés yoruba, les aro (travaux communautaires) étaient mobilisés pendant les récoltes, des 
enterrements ou la construction de maisons, combinant ainsi les liens sociaux et la solidarité au 
travail (Akanle, 2009).

Au-delà de ces exemples, l’Afrique occidentale et centrale possèdent une longue histoire d’associations 
volontaires et de systèmes d’entraide qui reflètent une logique communautaire similaire. Comme 
l’a observé Parkin (1972) dans son étude fondamentale sur les associations volontaires urbaines, 
ces organisations apportaient non seulement un soutien économique, mais aussi un sentiment 
d’appartenance sociale et une régulation morale à leurs membres confrontés à des changements 
sociaux rapides. Dans toute la région, les associations d’épargne et de crédit rotatives (ROSCA), 
connues localement sous les noms de susu (Ghana et Nigeria), esusu (Yoruba) et njangi (Cameroun), 
ont servi de mécanismes durables de solidarité et d’entraide (Ardener, 1964 ; Bascom, 1952). Ces 
systèmes fonctionnent sur la base de la confiance, de la réciprocité et de la responsabilité collective, 



50 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

permettant aux participants de mettre en commun leurs ressources pour faire face à des dépenses 
importantes telles que l’agriculture, le commerce, l’éducation ou la migration. Les anthropologues 
ont montré que ces associations incarnent une forme de mutualisme économique profondément 
enracinée dans les économies morales africaines plutôt que dans la charité formalisée (Guyer, 1997).

Outre leurs fonctions économiques, ces groupes d’entraide ont souvent une vocation cérémonielle 
et sociale : ils organisent le travail communautaire (aro chez les Yoruba), apportent une aide pour 
les funérailles et servent de médiateurs dans les conflits. En milieu urbain, ils se sont adaptés à de 
nouveaux contextes grâce à des syndicats professionnels, des associations de migrants originaires 
d’une même ville et des groupes d’épargne numériques, faisant preuve d’une flexibilité et d’une 
résilience remarquables (Parkin, 1972 ; Little, 1965). Les groupes njangi ou susu contemporains 
utilisent également l’argent mobile et les plateformes WhatsApp pour maintenir la responsabilité 
et la participation malgré les distances géographiques, illustrant ainsi la continuité entre l’éthique 
coopérative indigène et les technologies financières modernes.

Dans l’ensemble, cette littérature révèle que les associations bénévoles africaines ne sont pas des 
vestiges précoloniaux, mais des institutions dynamiques et vivantes qui soutiennent des économies 
morales de soin et de dépendance mutuelle. Elles fournissent un cadre comparatif important pour 
comprendre des pratiques telles que l’iba-iba, situant l’humanitarisme balondo dans une tradition 
ouest-africaine plus large d’entraide collective et de solidarité relationnelle. Ces pratiques n’étaient 
pas des rituels statiques, mais des stratégies dynamiques et adaptatives qui répondaient à des 
réalités écologiques et sociales changeantes. Que ce soit par le biais de l’agriculture partagée, de la 
redistribution alimentaire ou de la guérison communautaire, les traditions humanitaires africaines 
reflétaient une économie morale enracinée dans l’expérience vécue et la survie collective (Gyekye, 
1996 ; Nyamnjoh, 2013).

Le colonialisme a toutefois perturbé bon nombre de ces systèmes. En imposant des codes juridiques 
européens, des économies monétaires et des systèmes fonciers individualisés, les administrations 
coloniales ont affaibli le socle communautaire des systèmes de protection sociale africains. Les 
missionnaires et les fonctionnaires coloniaux ont souvent rejeté les systèmes de soin indigènes, 
les qualifiant d’« archaïques » ou de « non scientifiques », pour les remplacer par des institutions 
occidentales de charité et d’aide aux pauvres (Mamdani, 1996 ; Mudimbe, 1988). Pourtant, malgré 
ces perturbations, de nombreux systèmes indigènes ont survécu, adaptant souvent leurs structures 
aux nouvelles conditions politiques et économiques (Mafeje, 2000 ; Ake, 1993).

Sylvia Tamale, éminente universitaire féministe décoloniale, critique vivement la manière dont 
les épistémologies occidentales ont longtemps marginalisé les modes africains de connaissance, 
de prise en charge et d’organisation sociale. Dans ses travaux, Tamale (2020) plaide en faveur de 
la récupération des systèmes de connaissances autochtones africains dans le cadre d’un projet 
plus large de justice épistémique et de décolonisation. Elle souligne la nécessité de recentrer les 
ontologies africaines — enracinées dans la communauté, la spiritualité et la relationnalité — afin de 
démanteler les hiérarchies coloniales ancrées dans les institutions mondiales, notamment celles de 
la santé, du droit et de l’humanitaire. Cette perspective est très pertinente pour l’étude de l’iba-iba 
qui, à l’instar des systèmes autochtones défendus par Tamale, fonctionne sur la base de la solidarité 
communautaire, de l’obligation ancestrale et de la réciprocité morale. L’iba-iba remet en question 
les modèles de soin technocratiques et dépersonnalisés imposés par les systèmes d’aide coloniaux 
et postcoloniaux, proposant en lieu et place une réponse localisée, relationnelle et spirituellement 
ancrée aux besoins humains. En ce sens, l’iba-iba n’est pas seulement un système d’entraide, mais 
aussi une pratique décoloniale qui réaffirme la légitimité du savoir africain et la capacité des 
communautés africaines à prendre soin de leurs membres grâce à des cadres endogènes.

C’est dans ce contexte plus large de l’humanitarisme africain que la pratique balondo de l’iba-iba 
doit être comprise. Comme l’Ubuntu, l’igba boi ou l’aro, l’iba-iba n’est pas seulement une tradition 
culturelle, mais un système vivant de protection sociale, de solidarité et de soins. Il montre comment 
les sociétés africaines ont mis au point des moyens complexes d’organiser la prise en charge et la 
distribution des ressources, fondés non pas sur l’aide étrangère, mais sur l’obligation ancestrale, la 
réciprocité morale et la responsabilité spirituelle.



51 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

Méthodologie
Les données utilisées dans cette étude ont été recueillies à partir de recherches archivistiques, 
d’entretiens semi-structurés et d’observations ethnographiques. Les archives ont été principalement 
consultées aux Archives nationales de Buea pour retrouver les premières références à l’iba-iba 
et pour examiner la manière dont les autorités coloniales ont documenté — ou déformé — les 
systèmes de soutien social indigènes. Ces sources comprenaient des rapports coloniaux allemands 
et britanniques (des années 1890 aux années 1960) sur les structures sociales et les pratiques 
humanitaires autochtones, la correspondance de missionnaires décrivant la vie communautaire des 
Balondo, et des documents administratifs du début du XXe siècle montrant comment les politiques 
coloniales ont perturbé les systèmes locaux d’entraide. Une attention particulière a été accordée au 
langage et aux classifications utilisés par les fonctionnaires coloniaux pour interpréter (et souvent 
déformer) les idées locales en matière de bien-être et de réciprocité.

Le travail de terrain s’est déroulé entre novembre 2023 et décembre 2024 dans les villages balondos 
de la division de Ndian, dans le sud-ouest du Cameroun1. L’objectif principal de cette étude était 
de documenter les pratiques contemporaines de l’iba-iba et de retracer son évolution historique. 
L’étude a impliqué 18 participants – des hommes et des femmes balondos représentant différents 
groupes d’âge et rôles sociaux. Parmi eux figuraient des anciens (âgés de 65 ans et plus) reconnus 
comme gardiens de la tradition orale, des chefs communautaires et des membres du conseil chargés 
d’organiser l’aide communautaire, ainsi que des adultes d’âge moyen et plus jeunes (30 à 50 ans), 
impliqués dans l’iba-iba et en mesure de témoigner de sa pertinence contemporaine.

Des entretiens semi-structurés, d’une durée comprise entre 45 minutes et 1 heure et demie, ont 
été menés en anglais, en pidgin anglais et en londo (la langue balondo) afin de garantir à la fois 
l’exactitude linguistique et la résonance culturelle. Certains participants n’étant pas à l’aise avec 
les appareils d’enregistrement électroniques, les réponses ont été consignées sous forme de notes 
manuscrites détaillées, prises pendant et immédiatement après chaque session. Cette approche, 
bien que chronophage, a permis de créer une atmosphère plus conviviale et propice à la confiance, 
tout en minimisant le sentiment de surveillance. Les notes ont ensuite été saisies et leur exactitude 
vérifiée auprès des participants dans la mesure du possible.

En outre, trois discussions de groupe (chacune réunissant six à huit participants) ont encouragé 
le récit collectif d’expériences historiques et actuelles liées à l’iba-iba. Par exemple, au cours d’une 
discussion, les participants ont débattu de la question de savoir si la reconstruction coopérative d’une 
maison endommagée par une tempête pouvait encore être considérée comme de l’iba-iba lorsque 
le travail était rémunéré en nourriture plutôt que fourni gratuitement. Ces échanges ont permis 
aux participants de remettre en question, d’affiner et d’approfondir les interprétations issues des 
entretiens précédents et de coproduire des connaissances sur la signification et la transformation 
de l’iba-iba.

Compte tenu de la place centrale occupée par les traditions orales dans l’historiographie africaine, 
des récits oraux ont également été recueillis auprès de six participants âgés (70 à 80 ans) qui se 
souvenaient du fonctionnement de l’iba-iba pendant leur jeunesse. Leurs témoignages ont comblé 
les lacunes laissées par les archives coloniales et ont fourni des catégories indigènes permettant 
de comprendre la réciprocité sociale. Comme l’a expliqué l’un des anciens : « Lorsque la maison de 
votre voisin prenait feu, vous n’attendiez pas qu’il vous appelle à l’aide — c’est l’iba-iba qui faisait 
de nous des êtres humains. » Ces souvenirs ont été essentiels pour retracer la manière dont l’iba-iba 
s’est adapté aux transformations socio-économiques coloniales et postcoloniales.

1	  Cet article s’appuie sur une étude plus large consacrée à l’iba-iba, une pratique humanitaire endogène chez les Balondo 
du sud-ouest du Cameroun. Il explore les origines historiques, la signification culturelle et la pertinence contemporaine 
de l’iba-iba dans le cadre des discussions sur l’humanitarisme en Afrique. Cependant, cet article ne présente qu’une partie 
des résultats, en se concentrant spécifiquement sur le rôle de l’iba-iba dans le maintien de la solidarité communautaire 
et de l’entraide chez les Balondo. La méthodologie décrit les approches spécifiques utilisées pour collecter et analyser les 
données concernant cet aspect particulier de l’étude.



52 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Tout au long de mon travail de terrain, j’ai adopté une attitude réflexive, conscient que mes propres 
origines balondo influençaient à la fois mon accès à l’information et mon interprétation. Être à la 
fois initié et chercheur a facilité l’établissement de relations de confiance et l’ouverture d’esprit, 
mais a également nécessité une négociation constante de ma position, en particulier lorsque des 
participants plus jeunes remettaient en question les interprétations traditionnelles proposées par 
les personnes âgées (Headland et al., 1990).

En tant que spécialiste du Balondo et initié à sa culture, j’ai abordé cette étude avec une familiarité 
personnelle et une curiosité scientifique. Mon éducation au sein de la communauté balondo m’a 
offert un accès privilégié aux anciens, aux espaces cérémoniels et aux histoires orales qui auraient 
pu être inaccessibles à un chercheur extérieur. Ce statut d’initié a renforcé la confiance et l’ouverture 
d’esprit lors des entretiens et des discussions de groupe, en particulier lorsque nous avons abordé 
des sujets sensibles liés aux obligations coutumières et aux dimensions spirituelles de l’iba-iba 
(Smith, 2012 ; Chilisa, 2020).

Cependant, je suis également conscient que ma proximité avec la communauté peut introduire des 
biais d’interprétation, en particulier la tendance à normaliser ou à idéaliser des pratiques familières. 
Pour atténuer cela, j’ai adopté une approche réflexive qui impliquait une remise en question 
permanente et une triangulation des données provenant de multiples sources : témoignages 
oraux, archives et récits des participants. J’ai également invité les participants à examiner les 
interprétations préliminaires lors de réunions de validation, ce qui leur a permis d’affiner ou de 
remettre en question mes analyses.

Cette double position — à la fois émique (initiée) et étique (observatrice analytique) — a permis une 
compréhension nuancée de l’iba-iba en tant qu’expérience vécue et texte culturel. Elle contribue 
aux débats en cours sur la subjectivité dans les études autochtones en démontrant comment la 
recherche initiée peut rester critique tout en s’ancrant dans les épistémologies de la communauté 
qu’elle représente (Chilisa, 2020).

Analyse des données
L’analyse des données s’est déroulée en trois étapes qui se chevauchaient : interprétation des 
archives, interprétation thématique des entretiens et synthèse comparative entre les différentes 
sources. Les notes des entretiens et des groupes de discussion ont été lues ligne par ligne afin 
d’identifier les expressions et métaphores récurrentes utilisées pour décrire l’iba-iba. Cette analyse 
a révélé trois thèmes interdépendants qui en capturent les dimensions fondamentales : l’obligation 
communautaire, la redistribution des ressources et le devoir spirituel. Des expressions telles que 
« rikonjoh riokoh risa kataka romba » (« une main seule ne peut attacher un paquet ») et « mokiteni 
nwa ndabo » (« solidarité familiale ») sont apparues fréquemment et ont nourri le thème de 
l’obligation communautaire. À ce propos, un ancien a déclaré : « Lorsque la maison de mon voisin a 
été détruite par une tempête, nous avons tous aidé sans poser de questions » (Besumbu Christopher, 
60 ans), tandis qu’un autre a souligné la réciprocité : « Si vous receviez de l’aide, vous deviez la 
rendre lorsque le besoin s’en faisait sentir » (Ekale Ekomo, 84 ans).

Les récits sur le partage des prises de pêche, la réparation des pirogues ou la reconstruction des 
maisons après un incendie illustraient le thème de la redistribution des ressources. Comme l’ont 
expliqué les participants : « Après ma récolte, je donne toujours une partie de mes récoltes à ceux 
qui n’en ont pas » (Etona Cecelia, 80 ans) et « Quand la maison de quelqu’un était endommagée, 
les voisins se réunissaient pour la reconstruire. Chacun a contribué à sa mesure » (Naseri Vincent, 
75 ans). Les dimensions morales et spirituelles de l’iba-iba ressortent également clairement dans 
des déclarations telles que « Donner aux autres plaît à Obase ; nous n’aidons pas uniquement pour 
nous-mêmes » (Ndena Paul, 63 ans) et « On ne peut pas prier Dieu quand on ne partage pas avec 
les autres ; le partage fait partie de notre devoir » (Ikando Justine, 79 ans). Ces expressions ont été 
affinées lors de conversations de suivi avec les participants afin de s’assurer que les interprétations 



53 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

reflétaient bien le sens qu’ils voulaient leur donner. Ensemble, ces réflexions montrent comment 
l’iba-iba fonctionne à la fois comme un cadre social et éthique guidant la pratique humanitaire au 
sein de la communauté balondo. 

Les thèmes qui ont émergé de la lecture interprétative des entretiens et des discussions ont été 
comparés aux résultats des archives afin de retracer les schémas de continuité et de transformation. 
Par exemple, les archives missionnaires qui présentaient la générosité indigène comme un 
« comportement charitable » ont été examinées parallèlement aux récits oraux qui décrivaient 
l’iba-iba comme une obligation morale et spirituelle, plutôt que comme un acte de pitié. Cette 
comparaison interprétative a révélé comment les discours coloniaux et missionnaires cherchaient à 
redéfinir l’éthique humanitaire locale, alors même que les pratiques balondo continuaient d’affirmer 
l’entraide comme un devoir moral collectif. 

L’un des principaux défis analytiques consistait à traduire les expressions idiomatiques londo en 
anglais sans effacer leurs multiples significations culturelles. Certains concepts, tels que « osadaka 
oma uba nwana nyongoh mbusa » (« Tu ne peux pas apprécier ton repas alors que ton frère n’a rien à 
manger »), ont nécessité une réflexion collective avec les participants afin d’en saisir les dimensions 
éthiques et spirituelles. En croisant les archives, les récits oraux et les observations ethnographiques, 
cette étude garantit que l’interprétation des traditions humanitaires des Balondo repose avant tout 
sur leurs propres voix, et non exclusivement sur les documents écrits. 

Le peuple Balondo : histoire et peuplement
Les Balondo constituent un groupe ethnique de langue bantoue, principalement implanté dans la 
division de Ndian, dans la région sud-ouest du Cameroun, ainsi que dans certaines parties de l’État 
de Cross River au Nigeria, où ils sont connus sous le nom d’Efut. Ils occupent 17 villes réparties dans 
trois grandes zones géographiques : Mbusa, Mesaka et Boso. Ces zones se trouvent dans les sous-
divisions Ekondo Titi, Bamusso et Isangele du Cameroun (Nebengu, 1990 ; Akak, 1998 ; Ardener, 1996 ; 
Nanji & Ndille, 2024). Leur répartition géographique reflète une histoire de migration, d’adaptation 
écologique et d’organisation sociopolitique façonnée à la fois par des dynamiques internes et des 
pressions externes.

Les traditions orales et les sources d’archives font remonter les origines des Balondo à la région du 
Congo, d’où ils ont migré vers le nord en passant par Kribi et Douala avant de s’installer dans la région 
de Rio del Rey (Archives nationales de Buea, n° Ae 20, 1923). Leur première colonie, Ekondo ya Ikeni, a 
été nommée d’après la plante sacrée ikeni (Newbouldia laevis), symbolisant l’enracinement spirituel 
et territorial. Cependant, la présence de crocodiles dans cette région marécageuse les a amenés à 
migrer vers l’intérieur des terres, où ils ont établi de nouvelles colonies telles que Illor, Funge, Lobe, 
Meme et Illoani. Les déplacements des Balondo étaient étroitement liés à la disponibilité des zones 
de pêche et des terres arables, ce qui démontre la relation intime entre les moyens de subsistance et 
la géographie dans leur histoire culturelle (Nanji & Ndille, 2024).

Le territoire balondo couvre une grande partie de la division de Ndian : environ 2/5 de la subdivision 
Ekondo Titi, 3/4 de la subdivision Bamusso et 1/3 de la subdivision Isangele. Il est bordé par les Ngolo, 
les Bima et les Batanga au nord, les Bakole-Betika au sud, les ports de pêche d’Isangele à l’ouest et les 
Balue, les Mbonge et les Ekombe à l’est. La région se caractérise par une forêt tropicale équatoriale 
dense et des mangroves nourries par des fleuves tels que le Meme et le Moko. Le climat est équatorial, 
avec une longue saison des pluies qui s’étend de mars à octobre et des précipitations annuelles 
dépassant 3 000 mm (Suh, 1982). Ces caractéristiques environnementales ont historiquement 
façonné les activités économiques des Balondo, en particulier la pêche, l’agriculture et la chasse, et 
ont contribué à un mode de vie qui valorise l’équilibre écologique et l’interdépendance.

Les modes d’établissement des Balondo ont été conçus pour faciliter l’accès aux cours d’eau et aux 
ressources forestières, leur permettant ainsi de construire des communautés autonomes, mais 
interconnectées. Ces modes ont également renforcé les structures sociales qui encourageaient le 
travail communautaire, le partage des ressources et la responsabilité collective, principes qui sous-
tendent les pratiques humanitaires telles que l’iba-iba et d’autres formes d’aide indigène.



54 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Au cours des dernières décennies, les communautés balondo ont été confrontées à des menaces 
telles que la déforestation, le changement climatique et l’instabilité politique, notamment la crise 
anglophone. Pourtant, leurs structures sociales et leurs pratiques culturelles, y compris les systèmes 
de soin autochtones, sont restées remarquablement résilientes. La continuité de l’iba-iba et des 
pratiques connexes à travers les siècles témoigne de la pertinence durable de l’organisation sociale 
des Balondo et de leurs stratégies d’adaptation face à l’adversité.

Carte de la division de Ndian montrant les 17 villages balondo

Source : Adapté et numérisé par Nkemndem Agendia, Département de géographie, Universi-
té de Buéa, 2022.

Iba-iba : signification, structure et fonctionnement
Le terme iba-iba en londo, la langue du peuple Balondo, se traduit littéralement par « deux-deux » 
et fait référence au principe selon lequel chaque membre d’une communauté apporte deux choses 
— qu’il s’agisse de nourriture, d’outils, de vêtements ou, plus récemment, d’argent — pour aider 
une personne en difficulté (entretien avec Michael Monya, 05/12/2024). Michael Monya, un ancien 
respecté de Lobe Town, a expliqué la signification symbolique du « deux-deux » en ces termes : « Les 
gens demandent pourquoi toujours deux ? L’un est pour votre corps, l’autre pour votre cœur. Si je 
vous donne deux bananes plantains, vous en mangez une et vous savez que la seconde n’est pas 
donnée par pitié, mais par amour. C’est pourquoi on appelle cela iba-iba » (Entretien avec Michael 
Monya, 05/12/2024).

Il s’agit d’un système d’intervention d’urgence culturellement ancré, qui se déclenche en cas de 
crise : incendies, maladies soudaines, décès ou déplacements. Contrairement à l’humanitarisme 
conventionnel, qui dépend souvent d’institutions formelles et d’interventions extérieures, l’iba-iba 
est décentralisé, fondé sur les besoins et ancré spirituellement dans l’ordre moral et cosmologique 
de la communauté. Ekale Ekomo, un ancien respecté et Sanga Moki (échanson) de la ville de Lobe, 
a souligné cette dimension spirituelle en affirmant qu’« à notre époque, donner pendant l’iba-iba 
n’était pas seulement un acte de gentillesse, c’était sacré. Si vous refusiez de donner, les esprits de 



55 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

nos ancêtres le sauraient. Vous pouviez être puni par la maladie ou la perte. On nous a enseigné dès 
l’enfance que le partage est le moyen de rester connectés à la terre, à notre peuple et à nos dieux » 
(entretien avec Michael Ekale Ekomo, 23/12/2016).

L’organisation de l’iba-iba était communautaire et très structurée. Les associations par tranche 
d’âge, appelées makoroh mata na maba, étaient généralement chargées de collecter et de distribuer 
des articles aux personnes touchées. Chaque village balondo comptait au moins sept de ces groupes 
d’âge qui, en cas de crise, se mobilisaient collectivement pour venir en aide aux victimes. Ces 
groupes ne se limitaient pas à la collecte d’aides matérielles, ils supervisaient également les efforts de 
reconstruction et veillaient à ce que les victimes soient réintégrées émotionnellement et socialement 
dans la communauté. Comme l’explique Etona Cecilia, une femme leader respectée d’Illor : « L’iba-iba 
n’était pas quelque chose que l’on vous invitait à faire. C’était notre mode de vie. Quand la maison de 
quelqu’un brûlait, nous n’attendions pas d’instructions. Nous savions quoi apporter : deux ignames, 
deux bananes plantains, ou même une machette si l’homme était agriculteur. Si vous n’apportiez 
rien, les anciens remettaient en question votre sincérité » (entretien avec Etona Cecelia, 01/12/2021).

Historiquement, les biens offerts dans le cadre de l’iba-iba étaient directement adaptés aux moyens 
de subsistance de la victime. Par exemple, un agriculteur dont la maison avait été détruite recevait 
des machettes, des houes et du matériel de plantation tandis qu’un pêcheur se voyait offrir des 
filets, des hameçons ou des pagaies. Les femmes qui fumaient du poisson ou de la viande à l’air libre 
— activité fréquemment source d’incendies accidentels — recevaient des denrées alimentaires et 
des ustensiles de remplacement. Comme l’explique Stephen Itor Itor, gardien reconnu de l’histoire 
des Balondo : « La plupart des incendies se produisaient lorsque les femmes fumaient du poisson 
ou de la viande. Autrefois, nous utilisions des maisons au toit de chaume et au bambou sec. Une 
fois l’étincelle éteinte, tout disparaissait, mais personne ne pleurait longtemps. Nous nous mettions 
immédiatement à nous organiser. Nous savions qui avait du manioc, qui avait des filets, qui avait 
des toits de chaume. Nous reconstruisions tout comme si de rien n’était » (entretien avec Stephen 
Itor Itor, 30/11/2021).

En cas de perte de leur maison, l’iba-iba allait au-delà du don d’objets matériels : les villageois se 
rassemblaient pour reconstruire les maisons, les hommes s’occupant de la reconstruction et les 
femmes préparant les repas pour les soutenir tout au long du processus. Cette dynamique a été 
parfaitement résumée par Ndena Paul, un ancien d’Illor qui affirmait que : 

Nos groupes d’âge étaient comme de petits gouvernements. Chacun avait un devoir. Un 
groupe coupait les arbres, un autre moulait les briques et un autre encore allait chercher 
de l’eau. Après une catastrophe, nous reconstruisions une maison en une semaine. Nous 
n’attendions pas le chef. Nous agissions comme des frères. (entretien avec Ndena Paul, 
29/11/2024) 

Iyaiya Bridget Mosongo, enseignante à la retraite de Dibonda Balondo, explique également que : 

Lorsqu’une maison était détruite, les hommes la reconstruisaient, mais nous, les femmes, 
la portions sur notre dos. Nous cuisinions tous les jours pour eux. Nous envoyions nos filles 
aider la femme à nettoyer sa nouvelle maison. Nous donnions des tissus, des casseroles, 
voire nos propres lits. Car une femme sans soutien devient un fantôme dans sa propre 
maison. (entretien avec Iyaiya Bridget Mosongo, 07/12/2024)

L’introduction de la monnaie coloniale à la fin du XIXe et au début du XXe siècle a entraîné une 
transformation importante de cette pratique. L’argent a commencé à compléter les biens matériels, 
les individus contribuant à hauteur de deux pence ou centimes, puis jusqu’à 500 ou 1 000 francs CFA, 
selon le contexte économique (entretien avec Iyaiya Bridget Mosongo, 07/12/2024). Ce changement 
a démontré la capacité d’adaptation de l’iba-iba face à l’évolution des conditions matérielles, sans 
compromettre ses valeurs fondamentales de responsabilité collective. 

Il est important de noter que l’iba-iba n’était ni régulier ni institutionnalisé. Il était épisodique, 
invoqué par nécessité et organisé spontanément en réponse à un besoin. Cette flexibilité lui a permis 
de conserver toute sa pertinence dans la société balondo contemporaine. Même en 2019, lorsque 
des combattants séparatistes ont incendié des maisons à Lobe Town, la communauté a activé l’iba-



56 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

iba, collectant de la nourriture, des vêtements, de la literie et des outils agricoles pour les victimes. 
Ces actes n’étaient pas simplement transactionnels, mais exprimaient la solidarité, l’empathie et le 
devoir culturel (entretien avec Justine Ikando Mulango, 05/12/2024).

Ce qui distingue l’iba-iba des systèmes humanitaires occidentaux, c’est sa dimension spirituelle. La 
participation n’est pas facultative ; elle est considérée comme une obligation morale et ancestrale. S’y 
soustraire expose à la honte communautaire, voire à des répercussions spirituelles. Naseri Vincent 
Moto, un ancien respecté de Mbongo Balondo, affirmait que « même l’homme le plus pauvre donnait 
quelque chose. Deux cuillères de garri, un morceau de savon, n’importe quoi. Parce qu’il savait 
que demain, c’était peut-être lui qui serait en difficulté. C’était notre assurance avant l’arrivée des 
banques » (entretien avec Naseri Vincent Moto, 29/11/2024). Cette éthique de l’entraide ne naît pas de 
la charité, mais de l’interdépendance, de la conviction que le bien-être individuel est indissociable 
de la santé collective.

Cette pratique balondo n’est pas un cas isolé, mais s’inscrit dans le cadre d’une résurgence plus 
large des systèmes humanitaires africains endogènes qui remettent en question la domination des 
modèles d’aide imposés de l’extérieur. Les formes d’humanitarisme locales à travers l’Afrique ne 
se développent pas de manière isolée ; elles fonctionnent souvent en collaboration, se recoupant 
à travers des valeurs culturelles communes, des normes indigènes et des réseaux d’entraide qui 
relient les communautés et traversent les régions. Ces systèmes endogènes, ancrés dans les 
principes d’autodétermination et de solidarité communautaire, fournissent non seulement une aide 
immédiate, mais aussi des cadres durables de résilience et de redressement à long terme. Comme 
l’affirme Boateng (2021), ce n’est pas la localisation, mais plutôt la restauration qui reflète le mieux 
la nécessité de reconstruire et de renforcer ces mécanismes indigènes qui ont été historiquement 
érodés par les interventions humanitaires internationales.

La restauration met en avant une approche stratégique et décoloniale dans laquelle les États africains 
et les acteurs locaux reprennent leurs rôles, reconstruisent des systèmes historiquement enracinés 
et coopèrent au-delà des frontières nationales pour former des réseaux humanitaires cohérents et 
ancrés dans le continent. En travaillant en synergie, ces systèmes locaux affirment que les solutions 
africaines, ancrées dans les réalités du continent, peuvent répondre aux défis humanitaires 
complexes de manière plus durable que les modèles imposés de l’extérieur. Dans cette optique, l’iba-
iba illustre parfaitement une logique humanitaire réparatrice et autodéterminée, comme envisagé 
par Boateng (2021), où l’aide ne dépend pas de l’extérieur, mais repose sur des valeurs endogènes 
durables et la cohésion communautaire.

Pratiques humanitaires balondo connexes
Si l’iba-iba est la pratique humanitaire la plus largement reconnue chez les Balondo, elle s’inscrit dans 
un écosystème plus large de systèmes d’aide autochtones qui comprennent l’icheche, le njange, l’erio 
et l’ereni. Chacune de ces pratiques répondait à des dimensions spécifiques des besoins humains, 
allant des difficultés financières et des pénuries de main-d’œuvre à l’insécurité alimentaire et au 
soutien émotionnel.

Icheche (contribution obligatoire)
L’icheche désigne la collecte obligatoire de fonds ou d’articles destinée à répondre à des besoins 
immédiats, tels que les soins médicaux, les frais de scolarité ou les dépenses funéraires. Elle est 
généralement mise en place lorsqu’un individu ou une famille ne dispose pas des ressources 
nécessaires pour faire face à une obligation urgente. En général, les contributions proviennent de 
parents, de voisins et de membres de la famille élargie. L’initiative est souvent coordonnée par un 
ancien respecté ou un chef de groupe d’âge (entretien avec Anjeh Michael Netomba, 2024/12/13). 
Au cours des périodes coloniale et postcoloniale, l’icheche est devenu essentiel pour accéder aux 
soins médicaux, en particulier lorsque les hôpitaux ont commencé à fonctionner dans la région de 
Balondo. Besumbu Christopher, un ancien respecté de Funge Balondo, a déclaré : 



57 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

Avant les hôpitaux, nous utilisions des herbes. Mais lorsqu’une personne était très malade 
et devait se rendre à Ekondo Titi ou à Kumba pour recevoir des soins médicaux, nous 
mobilisions l’icheche. Même les petits enfants donnaient des pièces de monnaie. L’argent 
était envoyé par un ancien de confiance. Il ne s’agissait pas seulement de guérir le corps, 
mais aussi de montrer à la personne malade qu’elle était aimée de tous. (entretien avec 
Besumbu Christopher, 06/12/2024)

Les funérailles reposaient également largement sur l’icheche. Il était rare qu’une famille assume seule 
l’intégralité des frais d’enterrement. Au contraire, plusieurs ménages liés au défunt contribuaient 
collectivement afin que l’enterrement se déroule dans la dignité. Cette pratique permettait non 
seulement de répartir la responsabilité économique, mais aussi de renforcer les liens sociaux et la 
mémoire collective. En cas de maladie, de décès ou de migration, la pratique balondo de l’icheche 
était mise en œuvre. Les proches et les groupes d’âge contribuaient en offrant du bétail, des céréales 
et des jetons de monnaie. La distribution pouvait sembler informelle, mais elle était strictement 
régulée par les anciens et observée avec un sérieux spirituel (entretien avec Louis Nasama Netomba, 
14/09/2024).

Njange (système rotatif d’épargne et de crédit)
Avec la monétisation de l’économie balondo pendant l’ère coloniale, les communautés se sont 
adaptées en créant le njange (largement connu aujourd’hui au Cameroun sous le nom de njangi), 
un système rotatif d’épargne et de crédit. Au sein de chaque groupe d’âge ou association villageoise, 
les membres versaient régulièrement des sommes fixes. Le montant total était ensuite remis à un 
membre par cycle, ce qui permettait aux individus d’accumuler des sommes suffisantes pour des 
investissements plus importants, tels que la construction d’une maison, le lancement d’une entreprise 
ou le paiement des frais de scolarité. Le njange reste l’un des outils financiers communautaires les 
plus efficaces de la région et reflète une conception endogène de l’économie coopérative. Joseph 
Nakende Owasi a partagé son expérience dans l’entretien suivant :

Quand j’étais jeune, j’ai rejoint un groupe njange formé par des membres de notre 
association d’âge appelée Bako Baringa. Chacun de nous versait 1 000 francs CFA chaque 
dimanche. La première année où ce fut mon tour, j’ai utilisé cet argent pour créer une 
entreprise. C’est grâce à cette entreprise que j’ai pu construire ma première, ma deuxième 
et même ma troisième maison. Nous nous faisions confiance ; il n’y avait pas de papiers, 
seulement notre parole et nos réunions. Aujourd’hui encore, je fais partie d’un njange 
avec mes frères du même groupe d’âge. Cela nous aide à survivre. Les banques ne nous 
accordent pas de prêts, mais notre njange a permis à des enfants d’aller à l’école. Il a même 
aidé des gens à ouvrir des magasins. (entretien avec Joseph Nakende Owasi, 28/11/2024)

Ce témoignage souligne que le njange est une pratique économique durable, fondée sur la confiance, 
l’interdépendance communautaire et la responsabilité informelle. Il confirme le récit historique de 
l’adaptation balondo aux systèmes monétaires tout en conservant la logique indigène de solidarité.

L’erio (travail collectif)
L’erio désigne une pratique de mobilisation du travail collectif au sein des communautés balondo. 
Les hommes ou les femmes choisissaient des jours pour travailler dans les champs des uns et des 
autres, défricher les terres, désherber les cultures ou récolter les produits. Ce système permettait de 
réaliser des tâches agricoles à grande échelle, sans avoir à embaucher de main-d’œuvre ni risquer 
une perte de productivité due à des contraintes individuelles. Pendant la période coloniale, l’erio a 
joué un rôle déterminant dans la culture du palmier à huile et du cacao, des produits qui sont ensuite 
devenus essentiels à l’économie balondo. La nature communautaire de l’erio garantissait qu’aucun 
membre n’était laissé pour compte en raison d’un manque de main-d’œuvre. Naseri Vincent Moto a 
expliqué comment la pratique de l’erio l’a aidé à créer une exploitation de palmiers qui lui permet, 
aujourd’hui encore, de subvenir à ses besoins et à ceux de sa famille.



58 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Autrefois, quand on voulait créer une grande exploitation agricole, on ne pouvait pas le 
faire seul. On faisait appel à ses proches et à ses camarades. On appelait cela « erio ». On 
les nourrissait et ils travaillaient toute la journée. La fois suivante, c’était au tour d’une 
autre personne. En 1972, nous avons utilisé l’erio pour planter une grande exploitation de 
palmiers à huile qui nourrit encore ma famille aujourd’hui. Il ne s’agissait pas d’argent, 
mais d’unité. Même aujourd’hui, nous pratiquons parfois l’erio lorsque quelqu’un tombe 
malade ou a besoin d’une aide urgente. (entretien avec Naseri Vincent Moto, 29/11/2024)
Ce témoignage souligne comment l’erio servait d’alternative au travail salarié et de filet 
de sécurité. Il met également l’accent sur la logique non commerciale et solidaire qui 
sous-tend ce système, renforçant ainsi la différence entre les pratiques balondo et les 
interventions humanitaires formelles axées sur le marché.

L’ereni (repas partagés)
La nourriture, à la fois source de subsistance et symbole, joue un rôle central dans la vie des Balondo. 
L’ereni désigne la pratique qui consiste à préparer et à partager des repas communautaires entre 
voisins (entretien avec Justine Ikando Mulango, 05/12/2024). Lorsqu’une femme préparait un repas, 
elle invitait ses voisins qui pouvaient apporter leurs propres plats. Ces repas collectifs renforçaient 
les liens communautaires et garantissaient que même les personnes pauvres, endeuillées ou âgées 
ne souffraient pas de la faim. Les veufs et les veuves bénéficiaient particulièrement de cette tradition, 
car les voisins leur apportaient des repas directement à leur domicile, leur offrant ainsi, en plus de 
la nourriture, un soutien émotionnel. Ikando Mulango, une aînée respectée et leader féminine de 
Lobe Town, explique :

Lorsqu’une femme perdait son mari, nous ne la laissions jamais seule. Chaque jour 
pendant un mois, quelqu’un lui apportait à manger. Nous la faisions rire. Nous nettoyions 
sa maison. C’est cela, l’ereni  : il ne s’agissait pas seulement de manger ensemble, mais 
d’aider l’âme à respirer à nouveau. (entretien avec Justine Ikando Mulango, 05/12/2024) 

Le récit de Justine Ikando Mulango présente l’ereni comme un système de soin holistique, dans lequel 
la nourriture dépasse sa fonction nutritive pour devenir une véritable ressource de soutien à la fois 
spirituel et émotionnel. En affirmant que « nous la faisions rire… c’est ça l’ereni : pas seulement 
manger ensemble, mais aider l’âme à respirer à nouveau », elle souligne la manière dont les repas 
communautaires ont été mobilisés pour faire face à la fois au deuil et à la vulnérabilité sociale. Cela 
révèle une logique humanitaire qui ne dépend ni de l’aide impersonnelle ni des initiatives menées 
par des donateurs, mais repose sur une éthique relationnelle et un sens profondément ancré de la 
responsabilité collective, visant à maintenir le bien-être émotionnel, psychologique et matériel à 
travers des actes quotidiens de solidarité. Contrairement à l’humanitarisme occidental qui traite 
souvent les bénéficiaires de l’aide comme des acteurs passifs, l’ereni est proactif, continu et axé sur 
la communauté.

Regina Fembe Nanji, une autre femme leader respectée d’Ekondo Titi, ajoute : 

Nous élevions les enfants les uns des autres. Lorsqu’une mère mourait, l’enfant passait 
d’une tante à l’autre. Elle était nourrie, scolarisée et traitée comme une fille de la maison. 
C’était l’ereni. Nous mangions dans la même marmite afin que le chagrin ne s’installe pas 
trop longtemps dans une seule maison. (entretien avec Regina Fembe Nanji, 07/12/2024) 

Elle élargit la portée de l’ereni, au-delà du simple partage des repas, à un système communautaire 
qui protège le bien-être des enfants vulnérables. Son souvenir — « nous élevions les enfants les 
uns des autres… Nous mangions dans la même marmite afin que le chagrin ne s’installe pas trop 
longtemps dans une seule maison » — met en évidence une forme de prise en charge collective et 
répartie. Cela illustre le fait que l’ereni fonctionne comme une institution morale et sociale visant à 
diffuser le chagrin, à redistribuer les charges émotionnelles et matérielles et à maintenir la résilience 
collective. À la différence des approches humanitaires conventionnelles, souvent limitées à une aide 
alimentaire temporaire ou au parrainage d’orphelins, l’ereni soutient la vie grâce à des pratiques 
relationnelles continues, intégrées dans les routines domestiques quotidiennes.



59 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

Ensemble, ces deux femmes démontrent que l’ereni incarne les principes de l’iba-iba en tant que 
pratique profondément intégrative, spirituelle et émotionnellement intelligente. Elle remet en 
question la nature fragmentée et transactionnelle des modèles humanitaires traditionnels, en 
valorisant la solidarité communautaire, la réciprocité affective et la responsabilité à long terme 
plutôt que de se limiter à des actes de charité ponctuels. Ces pratiques constituent une constellation 
de réponses humanitaires interdépendantes, reflétant une vision holistique du monde dans laquelle 
les besoins économiques, émotionnels et spirituels sont simultanément pris en considération. Leur 
survie au XXIe siècle, malgré les pressions extérieures et les transformations sociales, témoigne de 
leur fonctionnalité et de leurs profondes racines culturelles.

Continuité et transformation de l’iba-iba
Les traditions humanitaires des Balondo, en particulier l’iba-iba, ont fait preuve d’une résilience 
et d’une adaptabilité remarquables au fil des siècles. Si cette pratique a conservé son éthique 
fondamentale de responsabilité communautaire et d’entraide collective, sa forme, sa portée et ses 
matériaux ont évolué en réponse aux transformations socio-économiques, politiques et culturelles.

Fondements précoloniaux et coloniaux précoces
Les récits historiques et les traditions orales font remonter l’un des premiers exemples formels d’iba-
iba à la fondation d’Ekondo Titi, dans les années 1700. Les migrants d’Ekondo (Nene), menés par un 
homme nommé Namburi nwa Ndem, furent accueillis par le peuple Lobe Balondo. Conformément 
à la coutume humanitaire des Balondo, la communauté de Lobe offrit aux nouveaux arrivants des 
terres pour s’installer, des terres agricoles et l’accès à des beburu — des parcelles déjà cultivées lors 
des saisons précédentes — afin de garantir leur subsistance le temps de préparer leurs propres 
champs. Ces actions humanitaires du peuple balondo de Lobe ont conduit à la fondation de l’actuelle 
ville d’Ekondo Titi (entretien avec Michael Ekale Ekomo, 23/12/2016). Ce geste d’hospitalité et de 
soutien représente l’une des expressions fondatrices de l’iba-iba dans le partage des terres et de la 
nourriture, renforçant l’idée que l’action humanitaire balondo conjugue à la fois une dimension 
matérielle et morale.

Transformations coloniales : des biens à l’argent
Avec l’arrivée de la domination coloniale allemande, puis britannique, des changements importants 
se sont produits. La monnaie fut introduite dans les économies locales et l’accès aux soins de 
santé, à l’éducation formelle et aux services administratifs nécessitait de plus en plus d’argent. En 
conséquence, l’iba-iba fut adapté pour inclure de petits dons en espèces, souvent sous la forme de 
deux pennies ou centimes, en plus de la nourriture et du matériel. Ces contributions ont augmenté au 
fil du temps. Dans les années 1990, les dons avaient atteint 200 francs CFA, et en 2019, les particuliers 
donnaient souvent entre 500 et 1 000 francs CFA, particulièrement dans le cadre de funérailles 
(entretien avec Michael Monya, 05/12/2024).

L’ouverture de l’école Native Authority School à Boa Balondo en 1923, puis son déménagement à 
Lobe Town en 1937, a également remodelé l’iba-iba (Archives nationales de Buea, n° Ae 20, 1923). 
Les élèves originaires des villages éloignés de Balondo avaient besoin de logement, de nourriture 
et de matériel scolaire. Les familles d’accueil et les communautés locales ont répondu à ces besoins 
en leur fournissant un toit et des vivres à travers une forme élargie de l’iba-iba, démontrant ainsi 
la capacité d’adaptation de cette pratique face aux besoins de l’éducation moderne (entretien avec 
Naseri Vincent Moto, 29/11/2024). L’extension de l’école de l’autorité indigène à Lobe Town a mis 
les familles à rude épreuve. Néanmoins, les chefs locaux et les habitants ont fourni un logement et 
des rations aux élèves internés, grâce à un système qu’ils ont décrit comme « iba-iba », une forme 
de mise en commun communautaire de nourriture et de bois de chauffage (entretien avec Stephen 
Itor Itor, 30/11/2021). Après l’introduction de l’éducation occidentale sur les terres balondo, de 
nombreuses familles ont parrainé leurs enfants à l’école grâce à l’icheche. Ce fait a été confirmé par 



60 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Nawango Manfred Achia, l’actuel chef traditionnel d’Ekondo Titi qui a déclaré : « Outre mes parents 
biologiques, mes oncles et d’autres membres de ma famille ont contribué financièrement à mon 
éducation scolaire par le biais de l’icheche » (entretien avec Nawango Manfred Achia, 22/11/2024).

Adaptations postcoloniales : crise et résilience communautaire
L’iba-iba s’est révélé particulièrement crucial face aux crises postcoloniales telles que les conflits 
civils et les déplacements de population. Lors du conflit de Bakassi (1993–2008), né du différend 
frontalier entre le Nigéria et le Cameroun, de nombreux habitants balondo du village de Bateka, dans 
la péninsule de Bakassi, ont été contraints de fuir. Les communautés d’Illor, Mbongo, Ekondo Titi, 
Kumbe Balondo et Lobe Town ont accueilli ces personnes déplacées internes (PDI), leur fournissant 
abri, nourriture et aide financière. Bien que l’aide internationale ait fini par arriver, la survie 
immédiate de ces populations dépendait fortement des réponses humanitaires indigènes telles que 
l’iba-iba. Certaines PDI ont ensuite choisi de s’intégrer définitivement dans leurs communautés 
d’accueil, en construisant des maisons et en formant de nouvelles familles.

La crise anglophone, qui a débuté en 2016, a entraîné une recrudescence de la violence et des 
déplacements. En décembre 2019, des combattants séparatistes armés ont attaqué Lobe Town, 
incendiant trois maisons et laissant plusieurs familles sans abri. Njong Kingsly Ateh, un agriculteur 
et victime d’un incendie criminel, a raconté son expérience comme suit : 

Ils ont brûlé ma maison en 2019. Il ne me restait plus qu’un pantalon. Mais le lendemain 
matin, j’ai vu des gens arriver, chacun avec deux objets. Une femme m’a donné une 
marmite. Un garçon m’a apporté un tissu. Les personnes de mon âge m’ont donné de 
l’argent. C’est ce jour-là que j’ai vraiment compris que je faisais partie de ce village. 
(entretien avec Njong Kingsley Ateh, 02/12/2024)

Une fois encore, on avait rapidement mobilisé l’iba-iba. Les membres de la communauté ont fait don 
d’articles tels que des vêtements, des machettes, des couvertures et des casseroles, et les associations 
de groupe d’âge ont collecté des fonds pour aider les victimes à se reconstruire. Par exemple, le 
groupe d’âge Njassarui Emeri a versé 2 000 francs par membre pour soutenir Njong Kingsley, tandis 
que le groupe d’âge Njimereki a apporté une aide similaire à Wilfred Itor, tous deux victimes d’un 
incendie criminel. Ces actions démontrent l’importance durable de l’iba-iba en tant que filet de 
sécurité rapide et adapté au contexte.

L’humanitarisme transethnique
Il est important de noter que les Balondo ne limitaient pas l’iba-iba à leur seul groupe ethnique. 
Les communautés voisines, notamment les Ngolo, les Balue, les Barombi et les Ekombe ont souvent 
bénéficié de la générosité humanitaire des Balondo, en particulier en période de crise. Un exemple 
notable s’est produit pendant la résistance de Nakeri contre les forces coloniales allemandes, 
lorsque les Balondo de la ville de Lobe ont accueilli et soutenu les personnes déplacées des régions 
environnantes (Motale, 2024). Comme le rappelle Nangoh Joseph Ambang, chef traditionnel du 
village de Loe Balondo : 

Pendant la résistance de Nakeri contre les Allemands, des gens de Ngolo, Batanga, Bakoko 
et Monyange Balue ont fui vers notre ville. Ils n’avaient rien, seulement les vêtements 
qu’ils portaient. Mais nous les avons traités comme les nôtres. Nous leur avons donné des 
terres agricoles, un abri et même des épouses. C’est notre esprit Balondo. L’iba-iba n’est 
pas seulement pour les Balondo. Il est aussi pour tout être humain qui souffre. (Entretien, 
24/11/2024)

Au-delà de l’ère coloniale, les récits des entretiens indiquent que les expressions interethniques de 
l’iba-iba se sont poursuivies après l’indépendance. Par exemple, Etona Cecilia (80 ans) se souvient 
que, dans les années 1970, lorsque de graves inondations ont détruit les fermes des villages ngolo 
de Beoko et Itoki, « les femmes balondo ont envoyé de l’huile de palme, des cocoyams et du poisson 
séché pour les aider à repartir de zéro ». De même, Netonda Francis (76 ans) explique que pendant 



61 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

la crise de Bakassi dans les années 1990, « des personnes déplacées d’Oron et d’Amoto (Isangele) 
ont été hébergées dans des maisons balondo à Illor, Ekondo Titi et Mbongo, où elles ont reçu de la 
nourriture et des vêtements. Nous ne leur avons jamais demandé d’où ils venaient ». Ces souvenirs 
mettent en évidence que l’iba-iba ne fonctionne pas seulement comme une réciprocité familiale, 
mais comme une véritable éthique humanitaire plus large fondée sur l’humanité commune plutôt 
que sur la lignée ou la langue.

Cette générosité transethnique se manifeste également dans le contexte du développement 
contemporain. Par le biais d’initiatives intercommunautaires « iba-iba », les associations de jeunes 
Balondo ont noué des partenariats avec les communautés voisines afin de soutenir l’éducation des 
enfants vulnérables et d’organiser des campagnes de santé. Par exemple, les jeunes Balondo ont 
été les fers de lance de l’initiative de bourses d’études pour les jeunes de Ndian, lancée en juillet 
2023, ayant généré des contributions financières et des bourses accordées à des étudiants de tous les 
groupes ethniques (entretien avec Louis Nasama Netomba, 42 ans). Ces exemples démontrent que 
l’iba-iba continue de fonctionner comme un pont moral, facilitant la solidarité intercommunautaire 
face à des vulnérabilités partagées.

Par ailleurs, pendant la guerre civile nigériane (1967-1970), de nombreux réfugiés ont franchi la 
frontière pour trouver refuge dans les villes et villages balondo. Des milliers de personnes issues des 
communautés igbo, efik, ijaw et ibibio ont été accueillies et hébergées dans des localités balondo, 
telles que Ekondo Titi, Mbongo, Funge, Illor et Loe. Selon Francis Netonda (76 ans) et Joseph Ambang 
(81 ans), nombre de ces familles déplacées ont non seulement été hébergées, mais ont également été 
intégrées à la vie sociale et économique locale par le biais de mariages, du commerce et d’activités 
agricoles communes. Ils ont souligné que l’afflux de réfugiés pendant cette période explique en partie 
la présence nigériane importante qui perdure aujourd’hui dans plusieurs communautés balondo. 
Ces récits démontrent en outre que l’iba-iba transcende l’identité ethnique pour s’inscrire dans une 
conception universelle de la responsabilité humanitaire.

D’un point de vue analytique, cette dimension de l’iba-iba remet en question les interprétations 
réductrices de l’humanitarisme africain, souvent appréhendé comme exclusivement fondé sur la 
parenté ou l’ethnocentrisme. Au contraire, elle incarne ce que les anthropologues décrivent comme 
un humanisme relationnel, une vision du monde dans laquelle la personnalité et l’obligation morale 
dépassent les frontières de la lignée. En intégrant des étrangers dans leurs cycles de soins, les Balondo 
donnent à voir une philosophie inclusive de la coexistence, antérieure à l’institutionnalisation 
formelle de l’action humanitaire. Cela fait également écho à une éthique régionale plus large de 
réciprocité que l’on retrouve en Afrique occidentale et centrale, comme l’igwebuike igbo ou l’ujamaa 
swahili, mais qui reste distincte dans son expression localisée et sa continuité historique.

Fondamentalement, l’iba-iba transethnique renforce l’argument selon lequel l’humanitarisme 
balondo est à la fois historiquement expansif et moralement universaliste dans son orientation. Il 
fonctionne comme une forme indigène de diplomatie sociale et de consolidation de la paix, liant 
les communautés par des actes de soin et de survie partagée. Dans les contextes contemporains 
marqués par les tensions ethniques et les déplacements de population, ces traditions continuent 
d’offrir des modèles de solidarité inclusive fondés sur la réciprocité morale plutôt que sur des cadres 
d’aide extérieure. À ce titre, l’iba-iba est un exemple vivant des philosophies humanistes propres à 
l’Afrique, capables d’embrasser la diversité, de répondre aux crises et de maintenir la coexistence 
au-delà des frontières ethniques.

L’intégration des technologies modernes
Si les principes fondamentaux de l’iba-iba demeurent largement inchangés, les jeunes générations 
ont, en revanche, commencé à intégrer les plateformes de paiement mobile et les réseaux sociaux 
dans son organisation. Les contributions peuvent désormais être envoyées par virement mobile, et 
les appels à l’aide sont souvent diffusés via WhatsApp et les groupes Facebook. Comme l’explique 
Louis Nasama Netomba, président général de l’Association pour le développement de la jeunesse 
Balondo et membre du groupe d’âge Njassarui Emeri, dans un entretien : 



62 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Aujourd’hui, nous utilisons WhatsApp pour organiser l’iba-iba. Lorsque la maison de M. 
Njong Kingsley a été incendiée en 2019, nous avons publié sa photo sur le forum de notre 
groupe d’âge. En quelques heures, nous avions collecté plus de 200 000 francs. Certains 
ont envoyé de l’argent via MTN Mobile Money, d’autres ont livré des marchandises 
directement. Ancienne pratique, nouvelle méthode. (interview, 14/09/2024)

Cette modernisation a amélioré la rapidité et la portée des réponses, en particulier parmi la diaspora 
balondo vivant en milieu urbain.

Les données issues des entretiens confirment que ces intégrations technologiques ont transformé à 
la fois la rapidité et l’ampleur de la mobilisation iba-iba. Selon Ndena Paul Ndena (63 ans), « avant, 
nous devions marcher de village en village pour informer les personnes qui avaient besoin d’aide. 
Aujourd’hui, un message sur WhatsApp permet d’atteindre tout le monde en quelques minutes. 
Même ceux qui sont à l’étranger envoient immédiatement de l’argent ». De même, Mosongo Bridget 
Iyaiya (70 ans) a noté que la communication numérique a reconnecté les jeunes Balondo vivant 
dans les villes à la vie du village : « Nos enfants à Yaoundé ou à Limbé n’oublient plus leur foyer. 
Ils contribuent chaque fois qu’il se passe quelque chose. Le téléphone est devenu notre nouveau 
tambour. » Ces témoignages illustrent comment les plateformes numériques sont devenues des 
extensions des outils de communication traditionnels, remplissant la même fonction que le gong ou 
le messager du village pour mobiliser l’action collective.

D’un point de vue analytique, l’intégration des technologies modernes dans l’iba-iba reflète une 
dynamique de continuité dans la transformation. Bien que le support ait changé, la logique morale 
et sociale de l’iba-iba — obligation mutuelle, responsabilité collective et devoir spirituel — reste 
intacte. Cette hybridation s’inscrit dans un champ plus large de travaux africanistes montrant que 
les technologies numériques renforcent souvent les économies morales indigènes plutôt que de 
les remplacer. L’adoption de nouveaux outils constitue ainsi une forme de résilience adaptative, 
permettant à l’iba-iba de maintenir sa pertinence dans une société interconnectée et mobile.

La numérisation de l’iba-iba a également donné naissance à un humanitarisme diasporique, 
permettant aux Balondo vivant dans les centres urbains et à l’étranger de rester des participants 
actifs au bien-être de la communauté. Comme l’explique Njong Kingsley Ateh (42 ans) : « Même 
lorsque nous sommes loin, nous continuons à nous sentir partie intégrante de l’iba-iba. Le téléphone 
nous rappelle que notre communauté est une seule et même famille. » Ce lien translocal contribue 
à maintenir des continuités affectives et morales entre la patrie et la diaspora, renforçant l’idée que 
l’iba-iba n’est pas limité par la géographie.

Toutefois, le basculement vers des modes de coordination numérique a également introduit de 
nouveaux défis liés à la transparence, à la responsabilité et à l’autorité générationnelle. Certains 
anciens expriment la crainte que la médiation technologique n’affaiblisse la surveillance coutumière. 
Comme l’a fait remarquer Ekale Ekomo Michael (84 ans) : « Nous apprécions que les jeunes nous 
aident rapidement, mais parfois, ils ne rapportent pas tout aux anciens. Iba-iba doit toujours respecter 
nos coutumes. » Ces préoccupations soulignent la nécessité d’un dialogue intergénérationnel, à 
même de garantir que la modernisation vienne compléter, plutôt que supplanter, les structures de 
gouvernance culturelle. 

En définitive, l’intégration des technologies modernes dans l’iba-iba démontre l’adaptabilité et la 
durabilité de l’éthique humanitaire balondo. En réinventant l’aide collective grâce aux plateformes 
numériques, les jeunes générations n’abandonnent pas les valeurs ancestrales, mais les prolongent, 
créant ainsi ce que l’on pourrait appeler un « iba-iba numérique », dans lequel l’argent mobile et 
les groupes WhatsApp deviennent des vecteurs contemporains de compassion, de réciprocité et 
d’appartenance au sein de la société balondo.



63 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

Conclusion
La pratique humanitaire de l’iba-iba chez le peuple Balondo du sud-ouest du Cameroun constitue une 
illustration éloquente des systèmes indigènes africains de soin, d’entraide et de résilience. Ancrée 
dans l’éthique communautaire, l’obligation spirituelle et la responsabilité relationnelle, l’iba-iba 
fonctionne depuis des siècles comme un mécanisme endogène de gestion des crises, qu’il s’agisse de 
catastrophes naturelles, de déplacements de population ou de difficultés économiques. Sa pérennité 
depuis le XVIIIe siècle jusqu’à nos jours témoigne non seulement de son utilité pratique, mais aussi 
de sa profonde signification culturelle.

Contrairement aux modèles humanitaires euro-américains qui mettent l’accent sur la réponse 
institutionnelle, les cadres de donateurs et l’efficacité bureaucratique, l’iba-iba est non institutionnel, 
dirigé par la communauté et guidé par des valeurs indigènes. Il est motivé par des considérations 
spirituelles plutôt que géré de manière programmatique ; il est fondé sur les besoins plutôt que 
sur des objectifs. Là où l’humanitarisme occidental considère souvent les pays du Sud comme des 
bénéficiaires passifs de l’aide, l’iba-iba affirme, au contraire, l’autonomie et la dignité des Africains, 
en donnant aux communautés la capacité de répondre elles-mêmes à leurs vulnérabilités.

Ce qui distingue l’iba-iba, c’est sa flexibilité et son adaptabilité. Alors que la société balondo 
transitionnait d’une économie de subsistance à une économie monétaire, et que le pays traversait 
les bouleversements coloniaux, puis les crises postcoloniales, l’iba-iba a su évoluer pour relever de 
nouveaux défis sans renoncer à ses principes moraux fondamentaux. Il s’est ainsi ajusté à l’essor de 
la monnaie mobile et des communications numériques tout en continuant à fonctionner à travers 
les associations par âge et les réseaux de parenté. Parallèlement, il s’est étendu au-delà des frontières 
ethniques pour soutenir les personnes déplacées et les victimes de conflits, incarnant une vision 
humanitaire inclusive fondée sur l’interdépendance plutôt que sur la charité. À une époque où les 
systèmes d’aide internationale sont confrontés à des crises de légitimité et de durabilité, l’iba-iba 
offre un paradigme alternatif crédible. Il enseigne qu’un humanitarisme efficace ne nécessite pas 
nécessairement une formalisation, une professionnalisation ou une validation externe. Il nécessite 
plutôt une connaissance approfondie du terrain, une responsabilité partagée et la conviction que 
nul ne devrait souffrir seul.

Cette étude a cherché non seulement à documenter l’iba-iba, mais aussi à contribuer à l’effort plus 
large de décolonisation des études humanitaires. En mettant l’accent sur les systèmes de pensée et 
les pratiques africaines, elle remet en question les représentations réductrices des communautés 
africaines comme dépendantes ou incapables. Elle appelle à un changement dans le discours 
humanitaire, qui reconnaisse et soutienne les pratiques indigènes telles que l’iba-iba, non pas 
comme des compléments à l’aide étrangère, mais comme des alternatives fondamentales à part 
entière. Ce faisant, elle affirme que l’Afrique n’est pas seulement bénéficiaire de l’aide humanitaire, 
mais également productrice de connaissances humanitaires.

Bibliographie

Akak, E. (1998). Efuts: Disintegration and Integration, A Chronicle of Their Sociological Transformation from Efut to Efik. 
Aka and Sons.

Akanle, O. (2009). “The Sociology of Work: A Study of Aro Labour System among the Yoruba of Southwestern 
Nigeria.” Journal of the Nigerian Anthropological and Sociological Association, 6(1), 112–126.

Ake, C. (1993). “The Unique Case of African Democracy.” International Affairs, 69(2), 239–244.
Ardener, E. (1996). Kingdom on Mount Cameroon: Studies in the History of the Cameroon Coast 1500–1970. Edited by 

Shirley Ardener. Providence, RI: Berghahn Books.
Ardener, S. (1964). The comparative study of rotating credit associations. The Journal of the Royal Anthropological 

Institute of Great Britain and Ireland, 94(2), 201–229.
Barnett, M. (2011). Empire of Humanity: A History of Humanitarianism. Cornell University Press.
Bascom, W. (1952). The Esusu: A credit institution of the Yoruba. Journal of the Royal Anthropological Institute of 

Great Britain and Ireland, 82(1), 63–69.



64 Global Africa nº 12, 2025 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74

Nanji, C.Analyses critiques

Boateng, O. A. (2021). Building Africa’s Homegrown Humanitarian Systems: Restoration as an Alternative to 
Localization. Frontiers in Political Science, 3, article 711090. https://doi.org/10.3389/fpos.2021.711090 

Chilisa, B. (2020). Indigenous Research Methodologies (2nd ed.). Sage.
Dipoko, M. S. (1984). Understanding Precolonial Cameroon Societies. African Studies Press.
Fassin, D. (2007). Humanitarianism as a Politics of Life. Public Culture, 19(3), 499–520.
Guyer, J. I. (1997). An African niche economy: Farming to feed Ibadan, 1968–88. Edinburgh University Press.
Gyekye, K. (1996). African Cultural Values: An Introduction. Sankofa.
Gyekye, K. (1997). Tradition and Modernity: Philosophical Reflections on the African Experience. Oxford University 

Press.
Headland, N., Pike, K., & Harris, M. (1990). Emics and Etics: The Insider/Outsider Debate. Sage.
Iroegbu, P. (1995). Metaphysics: The Kpim of Philosophy. International Universities Press.
Kemedjio, C. (2024). La fabrique de la « fantasmagorie » africaniste : littérature et production du savoir dans 

Chemin d’Europe de Ferdinand Oyono. Global Africa, (5), pp. 104-119. https://doi.org/10.57832/4a9r-z548
Little, K. (1965). Urbanization as a social process: An essay on movement and change in contemporary Africa. 

Routledge.
Lynch, C. (2022). Centrer en Afrique l’humanitarisme global. Global Africa, (1), pp. 132-142, 153-155. https://doi.

org/10.57832/ga.v1i1.22
Mafeje, A. (2000). Africanity: A Combative Ontology. CODESRIA Bulletin, 1(3), 66–71.
Mamdani, M. (1996). Citizen and Subject: Contemporary Africa and the Legacy of Late Colonialism. Princeton 

University Press.
Mbiti, J. S. (1969). African Religions and Philosophy. Heinemann.
Metz, T. (2007). Ubuntu as a Moral Theory and Human Rights in South Africa. African Human Rights Law Journal, 

7(2), 532–559.
Motale, E. W. (2024). History of the Balue Clan. ISBN 978-9956-670-49-9.
Moyo, D. (2009). Dead Aid: Why Aid Is Not Working and How There’s a Better Way for Africa. International Affairs, 

85(5), 1235–1245.
Mudimbe, V. Y. (1988). The Invention of Africa: Gnosis, Philosophy, and the Order of Knowledge. Indiana University 

Press.
Nanji, C., & Ndille. R. (2024). Narratives of Balondo Migration and Implications for Identity and Ethnic Cohesion, 

c.1500–2015. Global South Perspectives Journal, 2(1), 140–160.
Ndlovu-Gatsheni, S. J. (2018). Decoloniality: A Brief Introduction. Lexington Books.
Nebengu, S. M. (1990). Origins and Settlement of the Balondo: A Historical Survey [Dissertation, université de 

Yaoundé].
Nwosu, I. E. (2010). Apprenticeship System and the Nigerian Entrepreneurial Culture. International Journal of 

Social Sciences and Humanities Review, 1(2), 88–96.
Nyamnjoh, H. M.  (2013). Bridging Mobilities: ICTs Appropriation by Cameroonian Migrants and Implications for Policy. 

Langaa RPCIG.
Nyamnjoh, F. B. (2017). Incompleteness: Frontier Africa and the Currency of Conviviality. Journal of Asian and 

African Studies, 48(5), 485–496.
Parkin, D. (1972). Palms, wine, and witnesses: Public spirit and private gain in an African farming community. 

Chandler Publishing.
Ramose, M. B. (1999). African Philosophy through Ubuntu. Mond Books.
Smith, L. T. (2012). Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. Zed Books.
Suh, A. N. (1982). Modern Geography of the United Republic of Cameroon. Hamilton Printing Company.
Tabe, R. (2010). Elders and Social Cohesion in Bantu Communities. Heritage Publishers.
Tamale, S. (2020). Decolonization and Afro-Feminism. Daraja Press.
Tutu, D. (1999). No Future Without Forgiveness. Doubleday.
Wiredu, K. (1980). Philosophy and an African Culture. Cambridge University Press.

Archival materials and dissertations 
Archives nationales de Buea, n° Ae 20 1015/23 (1923). “Assessment Reports on the Balondo Tribal Area”. 
Archives nationales de Buea, n° Ae 45 (1947). “Assessment Reports, Balondo Area, Kumba Division”.

https://doi.org/10.3389/fpos.2021.711090
https://doi.org/10.57832/4a9r-z548
https://doi.org/10.57832/ga.v1i1.22
https://doi.org/10.57832/ga.v1i1.22


65 https://doi.org/10.57832/rd49-pr74 Global Africa nº 12, 2025 

Nanji, C. Analyses critiques

Entretiens

Nom de la 
personne 
interrogée

Âge Profession Lieu Date

Anje Michael 
Netomba

57 Aîné Mbongo 13/12/2024

Besumbu 
Christopher

60 Aîné Funge 
Balondo

06/12/2024

Ekale Ekomo Michael 84 Sanga Moki 
(Premier 
ministre 
traditionnel de 
la ville de Lobe)

Ville de Lobe 23/12/2016

Etona Cecilia 80 Aînée Illor 01/12/2021

Ikando Justine 79 Femme leader Ville de Lobe 05/12/2024

Itor Stephen Itor 66 Aîné Ville de Lobe 30/11/2021

Itor Wilfred Arro 40 Agriculteur 
et victime 
d’un incendie 
criminel

Ville de Lobe 01/12/2024

Monya Michael Otu 73 Aîné Ville de Lobe 05/12/2024

Mosongo Bridget 
Iyaiya

70 Femme leader Ekondo Titi 07/12/2024

Nangoh Joseph 
Ambang

81 Chef 
traditionnel de 
Loe Balondo

Buea 24/11/2024

Nanji Regina Fembe 72 Femme leader Ekondo Titi 07/12/2024

Naseri Vincent Moto 75 Aîné Mbongo 29/11/2024

Nawango Manfred 
Achia

57 Chef 
traditionnel 
d’Ekondo Titi

Buea 22/11/2024

Ndena Paul Ndena 63 Aîné Illor 29/11/2024

Netomba Louis 
Nasama

42 Leader des 
jeunes balondo

Limbe 14/09/2024

Netonda Francis 76 Aîné Illor 30/11/2021

Njong Kingsley Ateh 42 Agriculteur 
et victime 
d’un incendie 
criminel

Ville de Lobe 02/12/2024

Owasi Joseph 
Nakende

55 Aîné Ville de Lobe 28/11/2024


	_heading=h.hhd8sjg9mpli
	_heading=h.3x07d991aasi
	_heading=h.advugj33i9b4
	_heading=h.hhd8sjg9mpli
	_heading=h.a6dzk28y3mqh

